
 

 
 

 
Escola de Ciências Sociais e Humanas 

Departamento de Antropologia 

 

 

Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 
 
 

ALICE AGNES SPÍNDOLA MOTA 
 
 
 
 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para obtenção do grau de  
Doutora em Antropologia 

 
 
 
 
 
 

Orientador: 
 

Doutor Jorge Freitas Branco, professor catedrático, 
ISCTE Instituto Universitário de Lisboa 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Maio, 2015 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

ii 

 

 

 

 
 

 
Escola de Ciências Sociais e Humanas 

Departamento de Antropologia 

 

 

Na Terra do Capim Dourado. 

Etnografia de uma negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 
 
 

ALICE AGNES SPÍNDOLA MOTA 
 
 
 
 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para obtenção do grau de  
Doutora em Antropologia 

 
 
 
 

Júri: 
 

Doutor Pedro Prista Monteiro, professor catedrático, 
ISCTE Instituto Universitário de Lisboa 

Doutora Paula Cristina Antunes Godinho, professora associada com agregação, 
Universidade Nova de Lisboa 

Doutor Luís Manuel Ferreira Batalha, professor associado, 
Universidade de Lisboa 

Doutora Susana de Matos Viegas, investigadora auxiliar, 
Universidade de Lisboa 

Doutor Brian Juan O’Neill, professor catedrático, 
ISCTE – Instituto Universitário de Lisboa 

Doutor Jorge Freitas Branco, professor catedrático, 
ISCTE Instituto Universitário de Lisboa 

 
 
 

Maio, 2015  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao povo guerreiro que resiste, do silêncio aos gritos, nas terras 
áridas de um paraíso chamado Jalapão 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

i 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Se listados fossem aqui todos os nomes dignos da minha gratidão ao longo da 

elaboração deste trabalho, as páginas seriam inúmeras e ainda assim haveria o risco de omissão 

de uma ou outra pessoa dentre tantas que à sua maneira e em diferentes proporções contribuíram 

para a existência desta tese. Ciente da impossibilidade de mencionar aqui todos aqueles que 

merecem créditos pelo suporte dado a esta pesquisa, ressalto alguns destes e na pessoa deles 

cumprimento com gratidão cada um dos cooperadores que, de Lisboa ao Tocantins, ajudaram 

a complementar a etnografia de uma negociação no incrível território dos mumbucas. 

À minha grande família, em especial aos meus pais e irmãos que acreditaram na 

possibilidade deste doutorado em terras longínquas quando era ainda uma ideia remota, e 

também aos primos, tios e avós que além do apoio oferecido, confiaram-me a responsabilidade 

de ser a primeira doutoranda entre os Spíndola Mota.  

Ao meu esposo Ronny pela admirável paciência ao longo de cada processo 

compartilhado na finalização desta pesquisa e aos seus pais pela compreensão acerca de nossas 

pontuais ausências, sempre justificadas por esta pesquisa. 

Aos amigos que ouviram diversas vezes a descrição deste trabalho, demonstrando 

sempre interesse e suporte. 

Aos queridos Epsylon, Nuno, Yva e Raisa pela acolhida carinhosa e por 

apresentarem as muitas belezas e alegrias de Portugal. 

À Universidade Federal do Tocantins, cujas políticas de incentivo ao 

aperfeiçoamento dos servidores possibilitaram o sonho da realização de um doutoramento no 

Instituto Universitário de Lisboa. 

À família adotiva de Mumbuca que me recebeu com carinho indescritível e confiou-

me a grande e nobre missão de divulgar suas perspectivas acerca da própria história. 

À matriarca Dona Laurentina que me designou embaixadora de Mumbuca e quis 

compartilhar com o mundo as mais preciosas histórias da sua juventude.  

À Doutora que exerce majestade e ciência nas ricas terras do seu povo. 

À jovem Ana Cláudia que com sabedoria e ousadia dá continuidade à resistência 

histórica dos quilombolas no Jalapão. 

Ao meu orientador, professor Doutor Jorge Freitas Branco, que se dispôs a 

acompanhar-me nesta aventura apesar dos desafios transculturais e geográficos, lapidando com 

minúcia o trabalho até que fosse considerado apto. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

ii 

 

Àquele que de maneira misteriosa e maravilhosa, uniu meu caminho ao dos 

mumbucas e permitiu a rica experiência desta aventura etnográfica. 

Esta tese revelou-se de profundo significado pessoal, pois ao falar dos mumbucas, 

falo também da minha própria história, que, como a de muitos brasileiros é marcada pela 

ancestralidade multiétnica. Minha avó paterna, nasceu quilombola, mas não pôde durante a sua 

vida desfrutar das conquistas hoje vivenciadas pelos mumbucas e tantos outros remanescentes 

do país, suas histórias serviram como motivação no decorrer desta pesquisa e ajudaram-me a 

perceber a riqueza cultural destes grupos que fazem parte da minha origem e que até 1988 foram 

perseguidos, escondidos e ignorados pelo restante da nação.    

 
 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

iii 

 

RESUMO 

 

 

Os quilombos brasileiros vivenciaram um século de invisibilidade desde a 

assinatura da Lei Áurea em 13 de maio de 1888 à promulgação da Carta Magna de 1988. Neste 

período a expressão “quilombola” desapareceu do vocabulário popular, sendo retomada e 

ressignificada a partir do artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias que 

reconheceu aos remanescentes destes grupos o direito legítimo ao território habitado. 

A partir de 1988 surgem inúmeras discussões e polêmicas acerca das terras 

quilombolas no Brasil, e é neste contexto que emerge a temática das negociações vivenciadas 

pelo remanescente quilombola de Mumbuca no Tocantins cujo território centenário encontra-

se desde 2001 em cenário de disputa de poderes com Instituto Natureza do Tocantins.   

Este trabalho propõe a etnografia dos mumbucas no contexto de negociação de um 

Termo de Ajustamento de Conduta para normatização das práticas coletivas no território 

compartilhado com o Parque Estadual do Jalapão. A pesquisa realizada a partir de observação-

participante tem ênfase naquilo que os mumbucas dizem sobre si e sobre os outros, respeitando 

suas interpretações e percepções acerca da própria história e realidade. 

Inicialmente é feita a contextualização da realidade Mumbuca junto às 

especificidades que dão origem à negociação do Termo de Ajustamento em Conduta em 2009 

e o cenário infrapolítico que circunscreve o processo no remanescente quilombola. Em seguida 

a história de Mumbuca é apresentada sob a perspectiva de mulheres de três diferentes gerações, 

sendo justificada pelas mudanças vivenciadas pelo gênero feminino na comunidade ao longo 

das últimas décadas e pela predominância das mulheres na liderança do remanescente. O 

trabalho traz ainda a descrição de rotinas coletivas e tradições enraizadas no território coletivo 

dos quilombolas, apresentando também perspectivas dos moradores, normativas jurídicas e 

normativas ambientais a este respeito. 

A finalização da tese coincide com a redação da versão final do Termo de 

Ajustamento de Conduta de Mumbuca e arredores, e o consenso das partes envolvidas acerca 

do texto do documento. A etnografia iniciada em 2010 é concluída em 2015 com o relato das 

conquistas dos mumbucas, mediante a resistência, negociação e organização política coletiva.   

 

Palavras-chave: Mumbuca; Remanescente Quilombola; Capim dourado; Negociação 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

iv 

 

ABSTRACT 

 

 

Brazilian quilombos experienced a century of invisibility since the signing of the 

golden law on May 13, 1888 until the enactment of the Magna Carta of 1988 , this time the 

term "maroon" disappeared from the popular vocabulary, being reincorporated and resignified 

based on Article 68 from Act of Transitional Constitutional who recognized the remnants of 

these groups a legitimate right to the inhabited territory. 

From 1988 begin to arise numerous discussions and polemics about the Maroons 

land in Brazil, and is in this contexto that emerges the theme of negotiations experienced by 

maroon remaining Mumbuca in Tocantins whose centenary territory is, since 2001 , in dispute 

scenario powers with Nature Institute of Tocantins. 

This work proposes the ethnography of mumbucas in the context of negotiating a 

Conduct Adjustment Term for standardization of collective practices in the shared territory with 

Jalapão State Park. The survey was conducted from participant observation, with an emphasis 

on what the mumbucas say about themselves and others, respecting their interpretations and 

perceptions about your own history and reality. 

Initially, the contextualization of Mumbuca reality is made with the specificities 

that iniciates the negotiation of the Adjustment Agreement on Conduct in 2009 and with the 

infrapolític scenario that involves the process in maroon remaining. Then the Mumbuca story 

is presented from the perspective of women from three different generations, being justified by 

the changes experienced by females in the community over the past decades and the 

predominance of women in remaining leadership. Subsequently, the Mumbuca story is 

presented from the perspective of women from three different generations , this is justified due 

to the changes experienced by females in the community over the past decades and the 

predominance of women in remaining leadership. The work also contains the description of 

collective routines and traditions rooted in the collective territory of maroon , also presenting 

perspectives of residents , legal regulations and environmental regulations in this regard. 

The conclusion of this thesis coincides with the drafting of the final version of 

Mumbuca of Conduct Adjustment Agreement and the region , and the consensus of the parties 

involved about the document 's text content . Ethnography which began in 2010 is completed 

in 2015 with the report of the achievements of mumbucas through resistance , negotiation and 

collective political organization. 

Keywords: Mumbuca ; Remaining Maroon; Golden Grass; Negotiation 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

v 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ....................................................................................................................... 01 

Estado da Arte ...................................................................................................................... 06 

Estrutura da Tese .................................................................................................................. 12 

1 TERMO DE AJUSTAMENTO DE CONDUTA.................................................................. 15 

1.1 Infrapolítica em Mumbuca ............................................................................................. 23 

1.2 Discursos entre subordinados ......................................................................................... 32 

1.3 Resistência e negociação ................................................................................................ 41 

2 MUMBUCA .......................................................................................................................... 46 

2.1 Viagem etnográfica ......................................................................................................... 49 

2.1 Árvore Genealógica dos Mumbucas ............................................................................... 59 

3 TERRA DE CAPIM DOURADO ......................................................................................... 96 

3.1 Capim Dourado............................................................................................................. 107 

3.2 A Colheita ..................................................................................................................... 112 

3.2.1 O Acampamento .................................................................................................... 119 

4 MEMÓRIAS DE UMA MATRIARCA .............................................................................. 124 

4.1 As fotografias de Dona Laurentina ............................................................................... 135 

4.2 Gênero, Resistência e Negociação ................................................................................ 147 

5 O DISCURSO DA RAINHA .............................................................................................. 152 

5.1 Política em Mumbuca ................................................................................................... 160 

5.2 Território Quilombola ................................................................................................... 165 

6 A VOZ DE UMA JOVEM .................................................................................................. 173 

6.1 A Nova Resistência ...................................................................................................... 177 

6.2 Mudanças ...................................................................................................................... 184 

7 NEGOCIAÇÃO NO QUILOMBO MUMBUCA ............................................................... 192 

7.1 Perspectivas Ambientais ............................................................................................... 197 

7.2 Perspectivas Históricas e Jurídicas ............................................................................... 203 

8 REALIDADE QUILOMBOLA .......................................................................................... 213 

8.1 O Território ................................................................................................................... 219 

8.2 Economia Local e Turismo........................................................................................... 225 

6.2.1 Rituais de Consumo ............................................................................................... 234 

CONCLUINDO ..................................................................................................................... 239 

BIBLIOGRAFIA .................................................................................................................... 247 

APÊNDICE A ........................................................................................................................ 261 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

vi 

 

APÊNDICE B ........................................................................................................................ 276 

APÊNDICE C ........................................................................................................................ 291 

ANEXO A  ............................................................................................................................. 294 

ANEXO B  ............................................................................................................................. 297 

ANEXO C  ............................................................................................................................. 298 

ANEXO D  ............................................................................................................................. 306 

ANEXO E  ............................................................................................................................. 314 

ANEXO F  .............................................................................................................................. 315 

AUTORIZAÇÕES  ................................................................................................................ 316 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

vii 

 

ÍNDICE DE MAPAS E FIGURAS 

 

Mapa 01 - Territórios do Parque Estadual do Jalapão e Mumbuca ......................................... 21 

Mapa 02 - Remanescentes Quilombolas e Povoados no PEJ................................................... 22 

Mapa 03 – Localização Geográfica da Cidade de Mateiros ..................................................... 51 

Figura 01 – Calendário do capim dourado com adaptações ................................................... 109 

Figura 02 – Material de divulgação turística .......................................................................... 230 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

viii 

 

ÍNDICE DE FOTOGRAFIAS 

 (As legendas das imagens sem identificação de fonte são da autora) 

 

Foto 01 - Faixa colocada à entrada do remanescente na festa da colheita do capim dourado . 28 

Foto 02 -  Reunião em Mumbuca com moradores e representantes do poder público  ........... 40 

Foto 03 -  Viagem pelas estradas do Jalapão  .......................................................................... 52 

Foto 04 -  Fachada da Pousada da Tonha  ................................................................................ 54 

Foto 05 -  Visão central do remanescente quilombola de Mumbuca  ...................................... 55 

Foto 06 -  Imagem parcial da árvore genealógica dos mumbucas na loja da comunidade   .... 65 

Foto 07 -  Curso de artesanato em Mumbuca . ....................................................................... 103 

Foto 08 -  Abelha Mumbuca feita de capim dourado em Mumbuca  ..................................... 104 

Foto 09 -  Mandala de capim dourado à venda em Mumbuca  .............................................. 105 

Foto 10 -  Artesãs reunidas no salão da Associação  ............................................................. 108 

Foto 11 -  Cavalgada feminina na abertura das festividades do capim dourado   .................. 110 

Foto 12 -  Saída para a colheita no caminhão da Associação   .............................................. 113 

Foto 13 -  Capim dourado nas veredas   ................................................................................. 116 

Foto 14 -  Colheita do capim dourado no Rio Novo   ............................................................ 117 

Foto 15 -  Semeadura das flores de capim dourado   ............................................................. 118 

Foto 16 -  O Acampamento   .................................................................................................. 120 

Foto 17 -  Dona Laurentina   .................................................................................................. 134 

Foto 18 -  Dona Laurentina e a folha de buriti  ...................................................................... 137 

Foto 19 -  Palmeira de buriti nas veredas  .............................................................................. 139 

Foto 20 -  O interior da casa de Dona Laurentina  ................................................................. 140 

Foto 21 -  O remédio “caríssimo”  ......................................................................................... 144 

Foto 22 -  Peças de capim dourado à venda em Mumbuca  ................................................... 150 

Foto 23 -  A rainha do capim dourado  .................................................................................. 158 

Foto 24 -  Doutora costurando enquanto conversa sobre política  ......................................... 163 

Foto 25 -  Fervedouro Pacafu  ................................................................................................ 167 

Foto 26 -  Rua de Mumbuca ladeada pela vegetação local  ................................................... 171 

Foto 27 -  Ana Cláudia ouve histórias da avó Laurentina  ..................................................... 176 

Foto 28 -  Apresentação teatral que conta a história dos antepassados dos mumbucas  ........ 179 

Foto 29 -  Tocador de viola de buriti  ..................................................................................... 181 

Foto 30 -  Fossa séptica de programa para saneamento básico inacabada  ............................ 186 

Foto 31 -  Funcionários do PEJ em combate ao fogo nos campos de capim dourado  .......... 202 

Foto 32 -  Jovens de Mumbuca  ............................................................................................. 215 

Foto 33 -  Escola de Ensino Fundamental em Mumbuca  ...................................................... 223 

Foto 34 -  Residência com energia elétrica  ........................................................................... 224 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

ix 

 

Foto 35 -  Mulheres e crianças cantam para os turistas na loja da Associação  ..................... 231 

Foto 36 -  Os Mascates  .......................................................................................................... 236 

Foto 37 -  Quilombolas e representantes do Naturatins reunidos para discutir o TAC  ......... 242 

 

 
 
 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

x 

 

ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

ADCT – Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 

ACP – Ação Civil Pública 

ASCOLOMBOLAS - Associação Das Comunidades Quilombolas Das Margens do Rio Novo, 

Rio Preto e Riachão 

AREJA - Associação dos Artesãos em Capim Dourado da Região do Jalapão 

CIPAMA -  Companhia Independente de Polícia Militar Ambiental do Tocantins 

DIEESE - Departamento Intersindical de Estatística e Estudos Sócios – Econômicos 

FCP – Fundação Cultural Palmares 

FNHIS - Fundo Nacional de Habitação de Interesse Social. 

IBAMA - Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

ICMBio - Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade 

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

MDS - Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome 

MinC – Ministério da Cultura 

NATURATINS – Instituto de Natureza do Tocantins 

PEJ – Parque Estadual do Jalapão 

TAC – Termo de Ajustamento de Conduta 

UC – Unidade de Conservação 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

xi 

 

ÍNDICE DE GENEALOGIAS 

(As legendas dos gráficos genealógicos não possuem identificação de fonte pois são de 

organização da autora) 

 

Genealogia 01 – Filhos de Antônio Beato e Guilhermina Matos com os respectivos 

cônjuges .................................................................................................................................... 79 

Genealogia 02 -  Descendentes de Antônio Beato e Guilhermina Matos por linha masculina 80 

Genealogia 03 – Descendentes de Antônio Beato e Guilhermina Matos por linha feminina .. 80 

Genealogia 04 -  Filhos de José Beato e Laurentina Matos com os respectivos cônjuges ....... 81 

Genealogia 05 -  Descendentes de de José Beato e Laurentina Matos por linha de Almerinda 

(#65) ......................................................................................................................................... 82 

Genealogia 06 -  Descendentes de de José Beato e Laurentina Matos por linha de Martina (#67)

 .................................................................................................................................................. 80 

Genealogia 07 -  Descendentes de de José Beato e Laurentina Matos por linha de Jaci (#69) 80 

Genealogia 08 -  Descendentes de de José Beato e Laurentina Matos por linha de Diomar - 

Santinha (#70) .......................................................................................................................... 85 

Genealogia 09 -  Descendentes de de José Beato e Laurentina Matos por linha de Laurina – Tia 

Nem (#72) ................................................................................................................................ 86 

Genealogia 10 -  Descendentes de de José Beato e Laurentina Matos por linha de Moisés (#73)

 .................................................................................................................................................. 87 

Genealogia 11 -  Descendentes de de José Beato e Laurentina Matos por linha de Miratan (#74)

 .................................................................................................................................................. 88 

Genealogia 12 – Matrimônios entre descendentes das famílias Beato e Delfino .................... 89 

Genealogia 13 -  Descendentes e parentes próximos de José Beato e Laurentina Matos por linha 

de Francisco (#178) .................................................................................................................. 90 

Genealogia 14 -  Descendentes e parentes próximos de Osano Beato e Ursulina por linha de 

Nazaré (#46) ............................................................................................................................. 91 

Genealogia 15 -  Descendentes e parentes próximos de Osano Beato e Ursulina por linha de 

Laurita (#47) ............................................................................................................................. 91 

Genealogia 16 -  Descendentes e parentes próximos de Osano Beato e Ursulina por linha de 

Diolino Beato (#8) .................................................................................................................... 92 

Genealogia 17 -  Descendentes de Emídio Pereira e Guardina por linha de Madalena (#24) . 93 

Genealogia 18 -  Descendentes de Silvério Ribeiro Matos e Laurina Pereira Matos por linha de 

Inácio (#35) .............................................................................................................................. 93 

Genealogia 19 -  Heredograma de referenciação de importantes figuras feminias na árvore 

genealógica dos mumbucas .................................................................................................... 128 

 
 
 
 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

1 

 

INTRODUÇÃO 

Resumo: O presente capítulo introduz a temática das negociações vivenciadas no 

quilombo de Mumbuca no estado do Tocantins, Brasil, e expõe os métodos e abordagens 

utilizados nesta pesquisa, realizada de setembro de 2011 a setembro de 2014. No estudo da arte 

tem-se uma resumida descrição da principal bibliografia utilizada ao longo do estudo como 

referência e suporte. 

 

Os conflitos territoriais têm sido objeto privilegiado de discussão para as ciências 

sociais e humanas. No Brasil os movimentos de reivindicação territorial intensificaram-se a 

partir do fim da década de 1980 fazendo emergir discussões sociais a respeito da questão 

fundiária nacional, provocando também reflexões em perspectivas históricas e etnoraciais sobre 

o direito à terra. Em 1988 a Constituição Federal reconheceu a pluralidade cultural existente no 

Brasil e conferiu a indígenas e quilombolas, dentre outros, o direito à regularização do território. 

Neste sentido, ao abordar o conceito de território no presente trabalho, será utilizada a definição 

de “instância que informa sobre a identidade cultural, e indica sobretudo, uma noção de 

pertença” (MOMBELLI, 2009, p.20). 

Nos anos de 1988 e 1989, a elaboração de uma nova Carta Magna brasileira 

constituiu marco para os direitos territoriais coletivos de grupos culturalmente diferenciados. 

Através do Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias (ADCT) o Estado 

brasileiro passou a reconhecer aspectos multiculturais do país, comprometendo-se com a 

preservação dos mesmos através de mecanismos legais: 

  

BRASIL: Aos remanescentes das comunidades de quilombos que estejam 

ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o estado 

emitir-lhes títulos respectivos” (art.68 / ADCT / CF1988); O Estado garantirá 

a todos o pleno exercício dos direitos culturais e acesso às fontes da cultura 

nacional e apoiará e incentivará a valorização e a difusão das manifestações 

culturais. – O Estado protegerá as manifestações das culturas populares, 

indígenas e afro-brasileiras, e das de outros grupos participantes do processo 

civilizatório nacional. (Art. 215 / CF1988, § 1º) 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

2 

 

A legislação de 1988 assegurou, pela primeira vez na história brasileira, o direito à 

terra para descentes de povos negros escravizados, com base na auto identificação coletiva.  O 

artigo 68 do ADTC provocou múltiplas interpretações e polémicas, e diante da possibilidade de 

emergentes conflitos territoriais ligados aos direitos quilombolas, o Governo Federal atribuiu à 

Fundação Cultural Palmares1 (FCP), órgão ligado ao Ministério da Cultura (MinC), a 

responsabilidade de investigação e reconhecimento oficial de territórios quilombolas no país. 

A FCP foi o primeiro órgão federal constituído com o objetivo de promover e preservar a cultura 

afro-brasileira, zelando pela igualdade racial e valorização de manifestações nacionais de raízes 

africanas. Compete à Fundação Cultural Palmares a responsabilidade de formular e implantar 

políticas públicas de incentivo à participação da população negra brasileira nos processos de 

desenvolvimento do país, e ainda as tarefas de análise e legitimação de comunidades 

remanescentes de quilombolas, que, de acordo com o regulamento desta instituição, são “sítios 

historicamente ocupados por negros que tenham resíduos arqueológicos de sua presença, 

inclusive as áreas ocupadas ainda hoje por seus descendentes, com conteúdos etnográficos e 

culturais” (ARRUTI, 2003, p. 14).  

A proposta de preservação da “cultura quilombola” mostrou-se na prática de 

complexa definição e execução, especialmente quando confrontada com a ideia de manter os 

remanescentes livres de interferências e influências do mundo externo. O geógrafo e 

antropólogo Alecsandro Ratts estabelece uma definição para o conceito com base no espaço, 

memória e organização social coletiva. 

  

[…] a expressão “cultura quilombola” pode abranger, por exemplo, o saber 

local, a memória coletiva e o conhecimento geográfico ambiental 

(socioambiental). No modo de vida, cabe incluir a própria organização social, 

o parentesco, o espaço vivido por crianças, adolescentes e jovens, experiências 

de deslocamentos para as cidades, as formas de construção, plantação e 

colheita, o enfrentamento dos problemas como discriminação social e racial. 

(RATTS, Alecsandro apud OLIVEIRA LOPES, 2009, p.109).  

 

 

                                            
1 Órgão Federal criado no ano de 1988 com o objetivo principal de promover e preservar a cultura afro-

brasileira. Ver www.palmares.gov.br. Acessado em 15 de agosto de 2011  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

3 

 

Um dos principais objetivos da Fundação Palmares é assegurar a continuidade da 

herança cultural destes povoados, e proteger suas manifestações artísticas, vivências cotidianas, 

relações sociais, territoriais e organizacionais.  

Até o ano de 2014, o número de comunidades2 identificadas como remanescentes 

de quilombolas no Brasil era de 3.524, dentre as quais 2.433 já haviam sido certificadas pela 

Fundação Cultural Palmares e 170 possuíam os títulos das terras (FCP, 2014, p.1). Somente no 

Tocantins, o mais novo estado da Federação, criado em 1988, e com uma das menores 

populações do país com 1,478 milhões de habitantes, existem 27 comunidades quilombolas 

certificadas em processo de reconhecimento pela Fundação Palmares3. 

O debate proposto nesta tese emerge da reflexão sobre territorialidades 

fundamentadas em questões etnoraciais, através da análise dos conflitos e processos de 

negociação vivenciados pelo remanescente quilombola Mumbuca na porção central da região 

norte do Brasil, no estado do Tocantins. 

O presente trabalho construiu-se tendo por foco as iniciativas locais concernentes à 

negociação entre Mumbuca e o Governo do Estado do Tocantins no processo de elaboração do 

Termo de Ajustamento de Conduta (TAC) para habitação dos quilombolas nas áreas do Parque 

Estadual do Jalapão4. A pesquisa centra-se nos processos infrapolíticos no contexto de 

negociação com vista ao TAC do território dos mumbucas. Por infrapolítica entenda-se, com 

base no conceito proposto por James C. Scott ([1990] 2013, p.200), a organização política além 

do alcance do olhar da autoridade e que permite a resistência através dos discursos ocultos de 

um grupo, os quais são inacessíveis aos não participantes, permitindo uma agenda secreta e a 

política invisível dos subordinados.    

O estado do Tocantins possui uma área de aproximadamente 277.000 quilômetros 

                                            
2 Ao usar o termo comunidade não se propõe a discussão epistemológica do vocábulo ou a análise das 

vertentes teóricas existentes sobre o conceito, mas a preservação do termo legal apresentado no artigo 

68 do ADCT e o respeito ao título utilizado pelos moradores de Mumbuca ao se referirem ao 

remanescente quilombola. 
3 Dados relativos a 2014, ano de conclusão deste trabalho. 
4 O Parque Estadual do Jalapão é uma Unidade de Conservação (UC) de Proteção Integral que coincide 

com outras UCs: a Área de Proteção Ambiental Estadual do Jalapão, a Área de Proteção Ambiental 

Federal da Serra da Tabatinga e a Estação Ecológica da Serra Geral do Tocantins. (SANTOS e MARON, 

2009, p. 4348). Sua georreferenciação: 10º 08’52” e 10º 37’01” de latitude sul e 46º24’04” e 46º56’10” 

de longitude oeste. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

4 

 

quadrados, ultrapassando em tamanho a países como a Nova Zelândia ou Equador. O território 

é marcado por vazios demográficos5 e foi um dos últimos do país a ser habitado, em função de 

sua localização interiorana no Brasil. A escolha do remanescente quilombola de Mumbuca 

como terreno, deu-se a partir do desejo de construir uma tese que contribuísse com a pesquisa 

científica no estado do Tocantins, no qual resido e trabalho há mais de dez anos. Quando esta 

pesquisa teve início, no ano de 2010, apenas cinco trabalhos científicos sobre os mumbucas 

haviam sido publicados. 

A popularização do artesanato em capim dourado (Syngonanthus Nitens) e a 

notoriedade da negociação de um Termo de Ajustamento de Conduta do território de Mumbuca 

foram fatores que também contribuíram para a escolha do remanescente como tema desta tese 

em antropologia. Ao optar pela elaboração de pesquisa etnográfica sobre uma negociação 

vivenciada em Mumbuca, considerei ainda o singular contexto que envolve o remanescente, 

tanto em relação aos conflitos territoriais vivenciados desde as origens à atualidade, quanto às 

questões culturais e sociais mediadas pelo artesanato tradicional do capim dourado. Não 

obstante, a decisão de pesquisar um processo que emerge das relações entre quilombolas e 

órgãos governamentais foi também motivada pela crescente discussão e notoriedade da 

temática dos direitos destes grupos desde a promulgação da constituinte brasileira e do artigo 

68 do Ato das Disposições Transitórias da Constituição (ADCT).  

Mumbuca é um dos maiores e mais populares remanescentes quilombolas 

tocantinenses, atualmente vivencia processos de certificação, conflito e demarcação territorial. 

O remanescente quilombola de Mumbuca está localizado no município de Mateiros, 

(georreferenciação 10º 34’ 42” Sul, 46º 25’ 26” Oeste) nas imediações do Jalapão6, próximo às 

divisas com os estados da Bahia, Maranhão e Piauí, e possui um total de aproximadamente 169 

habitantes (SEPLAN, 2003, p.133), em sua maioria pertencentes à uma linhagem de ex-

escravos migrantes da Bahia que em meados do século XIX e XX chegaram à região em busca 

de melhores condições de vida.  

Para produzir uma pesquisa etnográfica da negociação de um TAC em Mumbuca, 

optei pela observação participante nas cotidianidades do remanescente quilombola em 

diferentes ocasiões de setembro de 2011 a setembro de 2014.  

Para a etapa de recolha de material no terreno estabeleci contato telefônico com 

                                            
5 Possui cinco habitantes por km² segundo dados do IBGE (2010). 

6 Área formada por cinco unidades de conservação ambiental. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

5 

 

representantes da comunidade e através de relações de confiabilidade obtive autorização para 

residir no remanescente quilombola Mumbuca durante seis visitas que duraram de 3 a 30 dias 

nos anos de 2011, 2012 e 2014. Conforme listagem a seguir: 

 

1ª visita – 5 a 30 de setembro de 2011  2ª visita – 13 a 28 de outubro de 2011 

3ª visita – 10 a 12 de dezembro de 2011 4ª visita – 22 a 30 de maio de 2012 

5ª visita – 26 a 28 de abril de 2014 6ª visita – 10 a 12 de setembro de 2014 

 

A primeira experiência em Mumbuca demandou esforços contínuos de conquista e 

consolidação de relações de confiança com os quilombolas, pois os primeiros diálogos eram 

curtos e as conversações resumiam-se às respostas sucintas das perguntas que eu fazia. 

Posteriormente descobri que quando cheguei a Mumbuca não tinha credibilidade diante dos 

moradores pois muitos achavam, em decorrência de minha estatura e porte físico, que eu tinha 

apenas 15 anos, e apesar de ter me apresentado desde o início como pesquisadora de 

doutoramento e servidora da Universidade Federal do Tocantins, foram necessários cinco dias 

para que os quilombolas começassem a conversar espontaneamente e confiar em mim. O acesso 

às narrativas e à infrapolítica local entretanto, aconteceu apenas após o meu anúncio e 

confirmação da participação com os mumbucas na colheita do capim dourado, algo que até 

então nenhum outro pesquisador7 fizera. 

A pesquisa etnográfica não buscou a simples descrição das experiências no terreno 

ou compilação de depoimentos e entrevistas, mas observando o que propõe Clifford Geertz 

(2001, p.227) busquei “compreender que falar com os outros implica escutá-los”. Este trabalho 

foi construído a partir daquilo que os mumbucas dizem sobre si e sobre os outros, buscando 

respeitar suas interpretações e percepções acerca da própria história e realidade. 

A observação-participante teve também por foco o aprendizado sobre a cultura 

quilombola dos mumbucas durante o processo da negociação do Termo de Ajustamento de 

Conduta. Por intermédio da abordagem analítica realizou-se o estudo das relações territoriais 

desenvolvidas entre os quilombolas e elementos externos, dentre os quais destacam-se o 

governo do Estado do Tocantins, órgãos ambientais e turistas. A análise etnográfica da 

“realidade Mumbuca” buscou a compreensão da herança histórica local, através de 

                                            
7 Os mumbucas estão familiarizados com a presença crescente de pesquisadores no quilombo desde o 

ano 2000, data que, segundo eles, marca o início das primeiras pesquisas no remanescente. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

6 

 

depoimentos públicos, entrevistas abertas e (ou) semiestruturadas com os quilombolas. 

Ao longo da pesquisa investigou-se ainda a contextualização histórica do povoado 

Mumbuca no Tocantins. Foram observados os desdobramentos sociais oriundos da adição de 

novas “presenças” nas cotidianidades do remanescente, a partir das narrativas e análises 

históricas das transformações ocorridas desde as origens de Mumbuca até a popularização do 

artesanato tradicional em capim dourado e os impasses territoriais relacionados à criação do 

Parque Estadual do Jalapão. 

A pesquisa de caráter investigativo antropológico procurou alcançar perspectivas 

fidedignas sobre a infrapolítica, as cotidianidades e as mudanças vivenciadas pelos quilombolas 

de Mumbuca no processo de negociação do Termo de Ajuste de Conduta para habitação nas 

áreas em comum com o Parque Estadual do Jalapão. 

Estado da Arte 

O estudo da infrapolítica em Mumbuca e a etnografia do processo de negociação 

de um Termo de Ajustamento de Conduta tiveram como inspiração e referência a obra de James 

C. Scott (2013) intitulada “A dominação e a arte da resistência. Discursos Ocultos [original: 

Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts, 1990]”. 

O trabalho de Scott investiga processos de reivindicação, autoridade e legitimação 

de poder com ênfase nos discursos ocultos e públicos dos grupos observados. A partir da 

etnografia de grupos subordinados, o autor identifica o uso de discursos ocultos como forma de 

resistência à dominação. Ele define ainda as relações de poder como relações de resistência 

(2013, p. 83), conceito este que orienta parte da pesquisa etnográfica realiza entre os mumbucas 

no cenário de negociação de um TAC marcado por interferências governamentais. As relações 

que emergem do compartilhamento do território quilombola com o Parque Estadual do Jalapão 

permitem a percepção e análise dos discursos ocultos e públicos de Mumbuca, bem como das 

habilidades quilombolas para resistir e negociar, aspectos estes que serão aqui analisados à luz 

da referida obra de James C. Scott. 

O estudo da resistência contínua de grupos subordinados fora dos espaços óbvios 

de oposição, como são por exemplo sindicatos e outras organizações formais, possibilita a 

discussão das relações de poder entre aqueles que dominam e os subalternos em um cenário de 

equilíbrio no qual ocorrem reinvindicações e negociações nem sempre perceptíveis. Em 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

7 

 

Mumbuca este cenário de equilíbrio surge do impasse entre a legitimidade trans-histórica8 e 

jurídica, que assegura aos quilombolas o direito à terra por intermédio da constituinte de 1988, 

e a soberania geopolítica do estado do Tocantins, designado pelo poder executivo republicano 

como gestor deste mesmo território. A análise da negociação do TAC de Mumbuca proposta 

nesta tese, enfatiza a importância das dinâmicas infrapolíticas nas relações de poder em 

contextos de subordinação coletiva e, com base no trabalho de SCOTT (2013) propõe o estudo 

da resistência nos discursos ocultos e públicos dos quilombolas. 

O debate sobre infrapolítica encontra respaldo também em MICHAUD (2011, p.3) que 

afirma que o curso das ações de resistência em um grupo é definido no contexto infrapolítico. 

Ao analisar os Hmong no Vietnã o autor propõe a reflexão sobre infrapolítica em um cenário 

peculiar, desprovido de instituições políticas fora do parentesco, no qual é possível perceber 

estratégias de resistência sem confronto. Ao analisar os espaços de resistência das práticas 

tradicionais e elementos de modernidade em tribos dos Hmong, Jean Michaud fornece subsídios 

para a observação de contexto muito semelhante vivenciado pelos mumbucas a partir do ano 

2000 quando intensificam-se os contatos entre quilombolas e pessoas de fora do remanescente. 

Ainda neste contexto, a discussão sobre política, negociação e relações de poder 

encontra sustentação na obra “O Poder em Cena” de Georges Balandier (1982). Neste trabalho 

o autor afirma que “por trás de todas as formas de arranjo da sociedade e de organização dos 

poderes encontra-se, sempre presente, governando dos bastidores, a “teatrocracia” (p.5). Ao 

analisar negociação, resistência e consenso em Mumbuca é pertinente discutir algumas ideias 

de Balandier, pois os protagonistas da política local e externa, quer conscientes ou não das 

minúcias que circunscrevem o poder, “comandam o real através do imaginário” (p.6) e aquilo 

que James Scott designa como discurso oficial é observado por Georges Balandier como “arte 

da persuasão, do debate, da capacidade de criar efeitos que favoreçam a identificação do 

representado ao representante” (idem). 

Para estabelecer uma discussão sobre território quilombola no Brasil, e 

contextualizar a realidade Mumbuca junto a um panorama nacional, serão observadas as 

propostas apresentadas por Ilka Boaventura Leite (1990) em seu trabalho “Territórios de Negros 

em Área Rural e Urbana”, um dos primeiros textos sobre o tema a ser publicado após a 

                                            
8 Termo utilizado por LEITE (2007) e que se refere ao conceito de quilombo caracterizando-o pela 

capacidade de atravessar “diversos períodos, contextos e situações trazendo em seu núcleo central um 

sentido que se mantém. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

8 

 

promulgação do artigo 68 do ADCT. O estudo faz parte da obra “A questão Política das 

Chamadas ‘Terras de Preto” e apresenta uma profunda análise da importância do território para 

a sobrevivência dos quilombolas e seu significado como espaço de resistência. A autora 

apresenta também a definição de território negro no Brasil, com ênfase no aspecto residencial, 

com o objetivo de habitação e produção para os quilombos rurais, categoria à qual pertence 

Mumbuca. LEITE constrói suas análises sobre território negro com base em estudos que os 

definem como “expressão e extensão do grupo” (1990, p.41), conceitos estes que auxiliam na 

compreensão da realidade quilombola no presente. Outro trabalho da mesma autora mostra-se 

útil para a contextualização histórica e jurídica destes grupos, trata-se de “O quilombo trans-

histórico, jurídico-formal e pós-utópico” (2007) obra que permite a análise da identidade 

quilombola com ênfase na interpretação do conceito de resistência, e nas mudanças ocorridas 

em torno do termo ao longo do tempo. Para a autora “quilombo é um conceito trans-histórico, 

pois atravessa diversos períodos, contextos e situações, trazendo em seu núcleo central, um 

sentido que se mantém – o da não aceitação das diferentes formas de dominação” (2007, p.4).  

Ilka B. Leite analisa ainda a transformação do quilombo e do conceito de resistência 

em conceito jurídico-formal a partir do artigo 68 do ADCT que incorpora tais questões às 

políticas do Estado, e ao falar dos quilombos na atualidade a autora constata as novas lutas 

existentes e a necessidade de novas formas de resistências, aspectos estes observáveis também 

em Mumbuca. Os embates contra novas formas de dominação e as reivindicações pelo 

cumprimento dos próprios direitos, como a permanência e vivência tradicional do território, são 

novas formas de resistência, o que segundo LEITE caracteriza o quilombo pós-utópico, aquele 

que lida com a lentidão da justiça no reconhecimento do território e no cumprimento da lei que 

por vezes os trata como “humanidade banida, empurrada para fora da ordem” (LEITE, 2007, 

p.17). 

As relações desenvolvidas no espaço habitado pelo povoado Mumbuca possibilitam 

a reflexão sobre territorialidades, e neste sentido é importante observar a evolução histórica das 

variadas concepções antropológicas e sociológicas sobre território. A tese de Raquel Mombelli 

(2009), intitulada “Visagens e Profecias: Ecos da Territorialidade Quilombola” auxilia na 

percepção de tais questões através da análise das identidades coletivas organizadas nas lutas 

por direitos, processos de reconhecimento territorial e patrimonial e o estudo da resistência 

cultural. A autora acredita que as comunidades “não se organizam somente para fazer frente à 

demanda por terras, mas em sua formação há aspectos mais complexos que envolvem uma 

dimensão simbólica de distinção cultural, a noção de pertencimento a produção de uma 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

9 

 

ancestralidade mítica entre outros elementos” (p. 19, 2009). Mediante os estudos de 

MOMBELLI (2009) é possível também fundamentar a discussão sobre diversidade étnica, 

políticas públicas voltadas para culturas tradicionais no Brasil e a importância da memória 

coletiva no quilombo. 

Considerando que a maioria dos documentos relativos ao passado de Mumbuca 

foram redigidos nas últimas duas décadas, e que são na verdade os registros de pesquisadores 

sobre as memórias coletivas e história oral dos quilombolas, para analisar as narrativas locais 

acerca do passado e a importância da memória coletiva em Mumbuca serão discutidos os 

conceitos apresentados por Maurice Halbwachs (1990) na obra “A Memória Coletiva” com 

ênfase no caráter seletivo da memória que, apesar de suas representações individuais, constrói-

se a partir de uma perspectiva coletiva sobre o passado. Para o autor existe diferença entre 

história e memória pois “geralmente a história começa somente no ponto onde acaba a tradição, 

momento em que se apaga ou se decompõe a memória social”. (HALBWACHS, 1990, p. 80). 

O elo entre memória, a identidade coletiva de resistência e o espaço é observado na análise do 

depoimento de mulheres de três diferentes gerações em Mumbuca, e para auxiliar à 

interpretação destas narrativas, além da leitura de Halbwachs, serão utilizados dois trabalhos de 

Michael Pollack “Memória, Esquecimento, Silêncio” (1989) e “Memória e Identidade Social” 

(1992). O poder da memória nas relações de um grupo é ressaltado por Pollack (1989, p.9) no 

contexto de conflitos e interesses em comum, pois para este autor tais elementos reforçam as 

noções de pertença e também as fronteiras com outros grupos. 

A reivindicação dos territórios quilombolas não ocorre apenas no Brasil, por isso, 

para fins comparativos, serão abordados de modo sucinto, dois trabalhos que enriquecem a 

discussão do tema através de abordagens comparativas entre os quilombos brasileiros e de 

outros países da América Latina. O artigo de Richard Price (2000) intitulado “Reinventando a 

História dos Quilombos. Rasuras e Confabulações” propõe uma análise comparativa entre a 

questão quilombola no Suriname e no Brasil. R. Price baseia-se na experiência etnográfica do 

trabalho realizado com sua esposa Sally desde a segunda metade da década de 1960 e no período 

em que residiu no Brasil em 1988 quando era discutido o reconhecimento dos remanescentes 

quilombolas e o direito às terras habitadas para discutir a temática nos diferentes países latino-

americanos. A tese de doutoramento de Vera Regina Rodrigues Silva (2012) “Entre Quilombos 

e Palenques: Um estudo antropológico sobre políticas públicas de reconhecimento no Brasil e 

na Colômbia” discute a questão quilombola através de uma análise comparativa entre os dois 

países com foco nas relações de cada governo com os povos quilombolas. Estas etnografias 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

10 

 

realizadas em quilombos da América Latina contribuem com as reflexões desta tese sobre a 

questão quilombola no Brasil através de propostas analíticas comparativas. 

Para orientar as discussões sobre a prática artesanal do trançado do capim dourado 

e sua importância na cultura Mumbuca, tem-se o trabalho de Clifford Geertz ([1997] 2012) “O 

saber local”, que estuda o sistema e as dinâmicas culturais locais. Ao discutir “a arte como um 

sistema cultural” (2012, p.98) no capítulo 5 de sua obra, Geertz ressalta a importância de tais 

expressões como representação de uma sociedade. Em Mumbuca tais aspectos são 

evidenciados, uma vez que o artesanato em capim dourado ocupa a centralidade das vivências 

locais, estando também profundamente enraizado à identidade do grupo.  

Mesmo na negociação do Termo de Ajustamento de Conduta o artesanato de capim 

dourado desempenha papel fundamental, uma vez que o agro extrativismo desta matéria prima 

no território compartilhado com o Parque Estadual do Jalapão é questão polêmica na 

regulamentação de práticas toleradas. Para Geertz a arte pode ser também a representação dos 

ideais e convicções de determinada cultura, pois “em qualquer lugar do mundo certas atividades 

parecem estar especificamente destinadas a demonstrar que as ideias são visíveis, audíveis [...] 

e tactíveis” (1997, p.122). Em Mumbuca o artesanato em capim dourado pode ser visto também 

como a arte da resistência. 

No que diz respeito a análise da comercialização do capim dourado e aspectos 

econômicos do remanescente quilombola de Mumbuca, é referência a obra de Arjun Appadurai 

([1986] 2008) intitulada “A Vida Social das Coisas: As Mercadorias Sob Uma Perspectiva 

Cultural”. Os conceitos do autor sobre mercadorias, políticas de valor e a biografia cultural das 

coisas são ferramentas úteis para o estudo dos processos que envolvem o artesanato do capim 

dourado desde o agro extrativismo à produção e comercialização das peças. Para A. Appadurai 

a mercantilização das coisas depende de uma “complexa interseção de fatores temporais, 

culturais e sociais” (2008, p.30), e estas são algumas características observadas nas transações 

ocorridas em Mumbuca. O desejo e a demanda, nos hábitos de consumo no remanescente 

quilombola, também são aspectos estudados com base no trabalho de Appadurai, o autor afirma 

que “mercadorias representam formas sociais e partilhas de conhecimento muito complexas” 

(2008, p.60), e em Mumbuca isto pode ser aplicado tanto à produção quanto ao consumo. Para 

discutir esta questão e evitar análises unilaterais do mercado artesanal do capim dourado em 

Mumbuca, serão discutidos também os conceitos propostos por Igor Kopytoff (2008) sobre a 

mercantilização dos sujeitos e objetos, e a biografia cultural das mercadorias. Para Kopytoff os 

bens materiais possuem também biografias que lhes conferem significados e história desde sua 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

11 

 

origem até o consumo final, o autor acredita que “a produção de mercadorias é também um 

processo cognitivo e cultural: as mercadorias não devem ser apenas produzidas materialmente 

como coisas, mas também culturalmente sinalizadas como determinado tipo de coisas” (2008, 

p.89), neste sentido o conceito dialoga com as propostas de Appadurai (2008, p.30) que afirma 

que a mercantilização das coisas está relacionada a uma “complexa interseção de fatores 

temporais, culturais e sociais”. A respeito do trabalho desenvolvido por Appadurai sobre a vida 

social das coisas, o antropólogo Binsbergen (2005, p.16) comenta que a obra permite uma 

abordagem antropológica do consumo como base para “a política da demanda”, sendo por isto 

de grande impacto e relevância nos estudos da antropologia econômica. 

Em complemento a tais perspectivas, Gell (2008, p.146) define o consumo como “a 

apropriação de objetos que passam a integrar a personalidade de alguém – alimentos ingeridos 

em um banquete, roupas vestidas, casas habitadas”. Os bens de consumo tornam-se objetos de 

desejo em função do papel que desempenham no sistema simbólico de uma sociedade. O 

consumo possibilita, neste sentido, a inclusão do objeto na identidade social e pessoal do 

consumidor. Com base nesta definição, é possível afirmar que o consumo de bens culturais tem 

a importância de atribuir sentidos identitários e culturais a determinados grupos ou indivíduos, 

transformando o patrimônio em produtos comercializáveis. A mercantilização dos bens 

culturais é perceptível nas relações entre os turistas e os quilombolas de Mumbuca, e para a 

análise de tais aspectos, além de Alfred Gell, tem-se como referência o trabalho de Fernando 

Santos-Granero (2009) e suas perspectivas acerca dos objetos como possuidores de uma vida 

social. 

Tendo como principal suporte tais referências bibliográficas buscou-se elaborar 

ampla análise etnográfica da “realidade Mumbuca” e compreender melhor sua herança 

histórica, políticas e identidade coletiva. O estudo das iniciativas locais concernentes à 

negociação do Termo de Ajustamento de Conduta – TAC teve como referências as leituras 

apresentadas. Este trabalho é construído mediante a análise das obras dos autores supracitados 

e dos materiais obtidos através da observação participante no remanescente quilombola de 

Mumbuca. A partir das perspectivas e conceitos investigados, estabeleceu-se a contextualização 

histórica da resistência coletiva local desde a origem da comunidade até ao presente do conflito 

territorial resultante da fixação da Área de Preservação Ambiental e do Parque Estadual do 

Jalapão em sobreposição ao território Mumbuca. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

12 

 

Estrutura da tese 

No capítulo 1 apresento a definição de Termo de Ajustamento de Conduta e o 

contexto do acordo em negociação em Mumbuca. A resistência dos quilombolas e o vínculo 

com o território são elementos em destaque nesta parte inicial da pesquisa. A etnografia da 

negociação do TAC de Mumbuca desenvolve-se a partir da observação de aspectos 

infrapolíticos do remanescente, e para tal análise são utilizados os conceitos de James C. Scott 

sobre o assunto. Os diversos discursos existentes entre os subordinados, categoria na qual os 

mumbucas se incluem principalmente em perspectivas geopolíticas, são identificados como 

forma de resistência e ponto de origem dos discursos ocultos da comunidade. A análise das 

relações entre quilombolas e representantes de governos é feita com ênfase em reuniões 

ocorridas entre mumbucas e responsáveis pelo Parque Estadual do Jalapão. 

O capítulo 2 apresenta meu relato etnográfico do remanescente quilombola de 

Mumbuca elaborado a partir de seis visitas realizadas à comunidade no período de setembro de 

2011 a setembro de 2014. O trajeto realizado na primeira visita ao terreno é também apresentado 

em detalhes neste capítulo, no qual ressalto os obstáculos naturais de acesso à região e as 

peculiaridades do principal transporte disponibilizado à população para viagens a Mumbuca e 

cidades vizinhas. Além do relato da primeira viagem ao remanescente quilombola, apresento 

neste capítulo a genealogia dos mumbucas. As terras habitadas pelos quilombolas são 

asseguradas pela supracitada lei que fundamenta-se nos vínculos de parentesco entre os atuais 

moradores e seus ancestrais, fugitivos do regime escravagista da Bahia, por este motivo faz-se 

necessária a observação dos relatos e memórias dos mumbucas acerca de suas origens e 

genealogia. A partir de 2009 o projeto “Capim Dourado – Trançando a Tradição” conduzido 

pela socióloga Eliane Castro e pelo historiador Luciano Pereira construiu uma árvore 

genealógica dos mumbucas com base nos relatos orais dos moradores do remanescente, 

considerando a relevância deste material na identidade, memória coletiva e processos de 

disputas territoriais vivenciados na atualidade, este trabalho traz a revisão e análise detalhada 

da genealogia dos quilombolas. 

Com ênfase na primeira visita feita à comunidade, no terceiro capítulo descrevo 

diversos aspectos relacionados a vida social de Mumbuca, dentre estes estão as rotinas de 

confecção do artesanato, as festividades e dinâmicas da colheita do capim dourado, conforme 

tive a oportunidade de os viver. Dentre as experiências vivenciadas com mumbucas destaco as 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

13 

 

viagens de colheita do capim dourado através de relatos da ação coletiva extrativista e de 

algumas peculiaridades que envolvem o processo, como por exemplo o acampamento próximo 

às veredas durante diversos dias. 

A história de Mumbuca é contada nos capítulos 4, 5 e 6 através das narrativas de 

três mulheres de diferentes gerações. Dona Laurentina, Doutora e Ana Cláudia pertencem à 

mesma família, como a maioria dos moradores de Mumbuca descendem de uma das duas 

famílias fundadoras do remanescente, e através de seus relatos discutem o passado, o presente 

e o futuro da comunidade, fazendo seus próprios recortes da história, com ênfase na resistência 

coletiva e nas transformações vivenciadas pelo gênero feminino nas últimas décadas. 

No quarto capítulo a história de Mumbuca é narrada por Dona Laurentina, a 

moradora mais antiga de Mumbuca, aos 98 anos de idade ela coleciona relatos sobre o passado 

marcado por episódios de sofrimento e resistência. Ao falar das origens do remanescente 

quilombola ela demonstra a importância das memórias coletivas na construção da identidade 

local. Em seu discurso Dona Laurentina pede que a história de Mumbuca seja contada a outras 

pessoas, e para isto ela apresenta espaços e objetos que considera importantes, para que através 

do registro fotográfico sejam revelados ao mundo exterior ao quilombo. Embora as narrativas 

da anciã tenham por foco as décadas de 1930 e 1940, ela também faz reivindicações relativas 

ao futuro, sendo a principal destas um apelo à permanência e preservação da cultura local. 

Com ênfase na disputa territorial travada com o Parque Estadual do Jalapão, as 

narrativas de Doutora no quinto capítulo apresentam relatos do período em que foi demarcada 

a área de preservação integral em sobreposição às terras quilombolas. Doutora, que é sobrinha 

de Dona Laurentina, é também a rainha do capim dourado, liderança política em Mumbuca e 

representante da população. Com habilidade ela transita entre posturas de resistência e 

subordinações nas relações desenvolvidas com representantes dos governos municipais, 

estaduais e federais. O vínculo com o território e a importância deste para os mumbucas são 

expressos nas narrativas de Doutora que ressalta o afeto, a sobrevivência e a resistência 

consolidadas a partir do espaço habitado por mais de 100 anos pelos quilombolas. 

No sexto capítulo prevalece a tônica da resistência, destacada nas narrativas de Ana 

Cláudia, uma jovem liderança quilombola. Sobrinha de Doutora e neta de Dona Laurentina, a 

jovem de 21 anos fala da importância da resistência em Mumbuca e reivindica melhorias locais 

para o remanescente. Ao discorrer sobre o passado, a jovem recorre à memória coletiva e aos 

relatos de Dona Laurentina e Doutora. Ao contrário de suas antecessoras cujos discursos estão 

focados no passado, Ana Cláudia foca suas narrativas no presente e futuro, demonstrando 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

14 

 

preocupações com a continuidade e preservação da cultural local. Ana Cláudia discute aspectos 

falhos da assistência dos governos em relação às necessidades básicas e direitos de Mumbuca, 

e fala da importância das novas formas de resistência no remanescente quilombola. 

O capítulo 7 dá continuidade a etnografia dos mumbucas através de descrições da 

realidade local, com ênfase no território, economia local, turismo e rituais de consumo.  Estes 

importantes elementos da realidade Mumbuca são observados e discutidos como parte das 

vivências locais. Desde o ano 2000 o remanescente vivenciou diversas transformações como a 

instalação da rede elétrica de energia em Mumbuca e a popularização do artesanato em capim 

dourado. As políticas públicas em Mumbuca, a territorialização e a desterritorialização na 

disputa com o Parque Estadual do Jalapão, são também algumas das questões observadas neste 

capítulo junto aos aspectos econômicos que integram as dinâmicas do remanescente 

quilombola. 

O capítulo 8 discute negociação e resistência no processo de elaboração do termo 

de Ajustamento de Conduta em Mumbuca, através da abordagem das diferentes perspectivas 

acerca da elaboração do acordo e suas normativas. As conflitantes opiniões entre quilombolas 

e representantes do Parque Estadual do Jalapão são apresentadas com o intuito de promover a 

melhor compreensão da negociação em curso. As perspectivas ambientais falam dos 

argumentos apresentados pela lei ambiental e por representantes do Parque Estadual do Jalapão 

em relação à preservação do ecossistema da região e dos impactos antrópicos apresentados pela 

existência de comunidades na área de preservação integral. Já as perspectivas históricas e 

jurídicas abordam importantes aspectos legais e tradicionais que circunscrevem a questão 

quilombola no Brasil, trazendo ainda detalhes sobre a complexidade e morosidade dos 

processos de reconhecimento e demarcação das terras quilombolas. 

O capítulo de conclusão relata a morosidade do processo de discussão e elaboração 

do Termo de Ajustamento de Conduta, cujo texto após 4 anos permanece em negociação. A 

pesquisa é concluída com relatos das demandas e dos mais recentes esforços quilombolas em 

relação à conclusão do TAC. Uma análise da infrapolítica local ressalta a influência dos 

discursos ocultos no processo de negociação das vivências permitidas no território Mumbuca e 

apresenta perspectivas dos quilombolas acerca do futuro da comunidade. 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

15 

 

CAPÍTULO 1. TERMO DE AJUSTAMENTO DE CONDUTA 

Resumo: Este capítulo explica o propósito e origem dos termos de ajustamento de 

conduta. Através da contextualização do caso de Mumbuca é observada a importância do 

território e as relações de resistência desenvolvidas nele. Buscando ampliar o debate a respeito 

dos processos de negociação e resistência em Mumbuca são discutidos alguns conceitos de 

James Scott sobre infrapolítica e discursos ocultos na análise das relações entre os quilombolas 

e o estado do Tocantins. 

 

A etnografia e reflexão antropológica não estão restritas à descrição da experiência 

vivenciada no terreno, ou mesmo à tentativa de demonstrar determinadas teorias por intermédio 

de relatos e vivências com o “outro”. O desenvolvimento desta pesquisa sobre o remanescente 

quilombola de Mumbuca estabeleceu-se com foco nas relações, diálogos e experiências que 

tive no campo, priorizando os discursos e percepções dos mumbucas, que, como interlocutores 

e detentores dos saberes culturais transmitidos ao longo das gerações, podem falar sobre si e 

por si. Como forma de respeito e valorização à autoridade exercida pelos mumbucas em relação 

à própria história e ao terreno no qual se desenvolve esta tese, busquei seguir o fluxo das 

narrativas e acontecimentos salientados pelos quilombolas durante o tempo que convivemos. 

Com o intuito de redigir um trabalho substancialmente coordenado pelas ideias e sugestões dos 

próprios mumbucas, ouvi suas propostas ao longo da pesquisa e recebi autorização para 

divulgar alguns dos depoimentos e entrevistas concedidos na intimidade dos discursos ocultos 

locais, entretanto, a principal concessão que me deram os quilombolas, foi a inclusão em sua 

realidade coletiva. Ao fazer parte de Mumbuca, ainda que como pesquisadora, deixei-me ser 

afetada9 pelo universo singular do grupo e é neste contexto que a tese se constrói com uma 

apresentação, ainda que resumida, de diferentes aspectos da realidade do remanescente 

quilombola de Mumbuca. 

Vivendo entre os mumbucas pude acompanhar e vivenciar com especificidade o 

                                            
9 O deixar “ser afetada” é aqui apresentado com base no conceito de J. Favret-Saada que define a expressão como 

“assumir o risco de ver seu projeto se desfazer”, ressaltando que ser afetado não implica em “identificar-se com o 

ponto de vista nativo, nem aproveitar-se da experiência de campo para exercitar seu narcisimo”. (SIQUEIRA, 

2005, p.157). 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

16 

 

conflito existente entre quilombolas e instituições públicas de proteção ao meio ambiente, o 

impasse que teve origem no ano 2001 com a criação do Parque Estadual do Jalapão afeta 

diversas práticas tradicionais dos mumbucas e encontra-se ainda sem resolução definitiva. Em 

12 de janeiro de 2001, a Lei Estadual n° 1.20310 determinou a criação do Parque Estadual do 

Jalapão (PEJ), uma Unidade de Conservação com mente 159 mil hectares de Área de 

Preservação Ambiental e Proteção Integral, abrangendo as principais belezas naturais da região 

oriental do estado do Tocantins e também todo o território do então povoado Mumbuca11. A 

partir da publicação da referida lei e sob o argumento de conservação do ecossistema local, foi 

proibida a habitação humana no território do Parque Estadual do Jalapão, pois de acordo com 

a Lei nº 9.985, de 18 de julho de 2000 que regulamenta o art. 225, § 1o, incisos I, II, III e VII 

da Constituição Federal, institui o Sistema Nacional de Unidades de Conservação da Natureza 

e dá outras providências, a proteção integral de Unidades de Conservação assegura a 

“manutenção dos ecossistemas livres de alterações causadas por interferência humana, admitido 

apenas o uso indireto dos seus atributos naturais”. Com base nestes argumentos legais os 

moradores de Mumbuca foram comunicados no início do ano de 2001 sobre a eminente 

desapropriação e remoção da população do território que habitavam há mais de um século. 

Os mumbucas resistiram às tentativas de desapropriação do território e após cinco 

anos de negociações e reivindicações, conquistaram o direito à permanência em suas terras com 

base no Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias que concede o direito 

definitivo à propriedade coletiva aos “remanescentes das comunidades de quilombos que 

estejam ocupando suas terras”12. No dia 17 de janeiro de 2006 os mumbucas receberam o 

certificado permanente de “remanescente quilombola” através da Portaria nº 02 da Fundação 

Palmares, uma vez reconhecidos oficialmente pelo Estado brasileiro como descendentes de 

quilombolas os mumbucas tornaram-se legítimos proprietários do território habitado, “devendo 

o estado emitir-lhes títulos respectivos”13. 

Os direitos adquiridos a partir da auto identificação étnica dos mumbucas não 

resolveu o conflito criado pela instalação do Parque Estadual do Jalapão, pelo contrário, 

intensificou as polêmicas em torno da questão, uma vez que leis ambientais e constitucionais 

                                            
10 Cópia da publicação da portaria disponível no Anexo A 

11 É importante ressaltar que no ano de 2001 Mumbuca era considerado apenas um povoado, pois não era 

autoidentificado ou oficialmente reconhecido pela FCP como remanescente quilombola. 

12 art.68 / ADCT / CF1988 

13 art.68 / ADCT / CF1988 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

17 

 

passaram a se enfrentar numa singular disputa de direitos ao território. A criação do PEJ e de 

diversas outras normativas dos órgãos ambientais estaduais, possibilitaram à administração do 

estado do Tocantins a apropriação do espaço Mumbuca, através do exercício de seu poder de 

gestão. Sob argumentos de legitimidade administrativa geopolítica, o governo tocantinense 

passou a interferir diretamente nas cotidianidades mumbucas justificando suas intervenções no 

povoado e na região do Jalapão através da jurisdição e tutela territorial intrínsecas ao regime 

democrático federativo vigente no Brasil. 

O território do Parque Estadual do Jalapão está no espaço geopolítico do Tocantins 

e é administrado por instituições ambientais. Embora o espaço habitado pelos mumbucas 

corresponda a uma pequena porção dentro do Parque, o governo do estado e os quilombolas de 

Mumbuca compartilham desde 2001 relações de posse e pertença sobre um território em 

comum, conforme já mencionado anteriormente.  

O reconhecimento quilombola de Mumbuca em 2006, assegurou por força de 

decreto federal, a presença e permanência do povoado na área sobreposta pelo Parque Estadual 

do Jalapão, mas a legislação ambiental do estado do Tocantins continuou a proibir práticas 

tradicionais dos mumbucas como caça, pecuária, agro extrativismo e o uso de fogo para o 

plantio. Os conflitos originários da permanência do remanescente quilombola em área de 

Proteção Ambiental Integral adquiriram novas dimensões quando em 2007 o estado do 

Tocantins passou a regulamentar o agro extrativismo do capim dourado, planta cujo artesanato 

desempenha o papel econômico de principal fonte de renda do povo Mumbuca. 

A portaria nº 362/07 do Instituto de Natureza do Tocantins – NATURATINS14, 

estabeleceu novas formas de colheita do capim dourado, tornando proibida a extração desta 

vegetação, salvo para artesãos licenciados e unicamente nos períodos de setembro a novembro, 

havendo ainda específicas regulamentações sobre o processo de extração15. Apesar da 

normativa criada em 2007 com suas respectivas penalidades, a regulamentação da colheita de 

capim dourado mostrou-se inicialmente de difícil aplicação entre os mumbucas e demais 

remanescentes quilombolas da região. 

 

 

                                            
14 Órgão estadual responsável pela a execução de políticas públicas voltadas para a preservação e conservação dos 

recursos naturais 

15 Ver anexo B. Portaria NATURATINS, de 25 de maio de 2007, publicado no Diário Oficial do Tocantins nº 

2.418, ano XIX, p.46. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

18 

 

Em reuniões realizadas com a população local, o Instituto de Natureza do 

Tocantins – Naturantins, órgão estadual de meio ambiente, prometeu rever os 

limites da área do parque para excluir essas localidades, que passariam a ser 

consideradas área de entorno. [...] A decisão do órgão ambiental e também o 

reconhecimento cultural que assegurou às famílias de Mumbuca o direito às 

terras que tradicionalmente ocupam minimizaram o risco de expulsão dos 

moradores, mas não resolveram o problema do acesso à matéria-prima, que 

continua, em grande parte, no interior das unidades de conservação da região, 

como aborda o prefeito de Mateiros (Gumercindo Oliveira da Silva): Eles 

(Naturantins e Ibama) vieram ainda para buscar acordo do pessoal. Aí 

estudaram que nessa área, mesmo com o remanejamento que eles fizeram, não 

tem condições de a população sobreviver, porque uma parte do capim dourado 

fica dentro do parque, e eles não querem que tire. Então está uma demanda, 

não chegam à conclusão. Porque se viesse logo e já fizesse uma área suficiente 

para as pessoas viverem, era bom. Mas o Ibama vem e proíbe. O pessoal, 

quando a coisa aperta muito, desobedece. Inclusive eu estive na Naturantins, 

em Palmas, falando sobre isso. Não é que o povo quer desrespeitar a lei, mas 

acontece que a lei aperta tanto, que eles não têm condições de obedecer. 

(CASTRO e PEREIRA, 2010, p.14) 

 

O conflito entre as regulamentações ambientais e as práticas tradicionais 

quilombolas resultou na convocação do “Fórum Permanente de Acompanhamento da Questão 

Quilombola no Estado do Tocantins” em maio de 2010, no qual representantes de comunidades 

quilombolas tocantinenses, do governo do Estado do Tocantins e do NATURATINS reuniram-

se para discutir as atividades permitidas no território do Parque Estadual do Jalapão e a 

reconfiguração dos seus limites, sendo constatada ao fim do evento a necessidade de um Termo 

de Ajustamento de Conduta (TAC) entre os integrantes do Fórum.  

O Termo de Ajustamento de Conduta de Mumbuca e arredores começou a ser 

discutido em 2010 e tem como objetivo regulamentar as práticas permitidas no território 

sobreposto de comunidades quilombolas e área de preservação ambiental, até que as terras 

quilombolas sejam definitivamente demarcadas pelo Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agrária – INCRA e os limites do Parque sejam reconfigurados, de modo que não mais 

se sobreponham às terras de Mumbuca.  

Historicamente, os modelos dos Termos de Ajustamento de Conduta utilizados no 

Brasil têm origem nos Estados Unidos da América na década de 70 inspirados no 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

19 

 

Environmental Mediation (OLIVEIRA, 2010, p.5), termo cujo propósito era o de orientar 

negociações ambientais.  

Para a melhor compreensão deste trabalho e dos processos vivenciados pelos 

mumbucas em relação à prática de suas atividades tradicionais no território é preciso delimitar 

o significado de um Termo de Ajustamento de Conduta16, para isso utilizo o conceito proposto 

pelo consultor jurídico Talden Farias (2014, p.1), que o define como “um instrumento de 

resolução negociada de conflitos envolvendo direitos difusos e coletivos”. Os Termos de 

Ajustamento de Conduta podem ser tomados apenas por órgãos públicos legitimados, o que, 

conforme afirma a Lei nº. 7.347/85, art. 5º, § 6º é restrito ao Ministério Público Federal, a 

Defensoria Pública, a União, os Estados, o Distrito Federal e os Municípios.  

Com base na supracitada lei o consultor jurídico e Procurador de Justiça no Brasil 

Hugo Mazilli (2000, p.309, 310) afirma que: “o causador do dano a interesses transindividuais 

(meio ambiente, consumidor, patrimônio cultural, ordem urbanística etc.) se obriga a adequar 

sua conduta às exigências da lei, sob pena de cominações já pactuadas no próprio instrumento, 

o qual terá força de título executivo extrajudicial”17. Tal definição tem ambígua interpretação 

no caso da negociação territorial vivenciada pelos mumbucas, pois o patrimônio cultural dos 

quilombolas apresenta práticas consideradas pelo NATURATINS como prejudiciais ao meio 

ambiente. Uma vez que, os quilombolas de Mumbuca e o Parque Estadual do Jalapão são 

protegidos por leis federais, o conflito acerca do território e o Termo de Ajustamento de 

Conduta em negociação tem como mediador o Ministério Público Federal. 

Na obra “Ação Civil Pública e Termo de Ajustamento de Conduta” a procuradora 

Geisa de Assis Rodrigues explica que um TAC propõe o comprometimento das partes 

envolvidas na adequação de condutas relacionadas à temática ambiental, estabelecendo assim 

uma solução consensual para impasses que envolvem riscos ecológicos. 

 

O Termo de Ajustamento de Conduta é uma forma de solução extrajudicial de 

conflitos, promovida por órgãos públicos, tendo como objeto a adequação do 

agir de um violador ou potencial violador de um direito transindividual 

(direito difuso, coletivo ou individual homogêneo) às exigências legais, 

valendo como título executivo extrajudicial. (RODRIGUES, 2006, p.97) 

 

                                            
16 Também chamado de Compromisso de Ajustamento de Conduta (CAC). 

17  art. 5º, § 6º, da Lei n. 7.347/85 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

20 

 

A negociação entre os quilombolas e representantes dos órgãos ambientais propõe 

a definição de normas que permitam a coexistência harmônica entre o remanescente e o Parque 

Estadual do Jalapão, em seus territórios sobrepostos (cf. MAPA 01). 

 
 

MAPA 01 – Territórios do Parque Estadual do Jalapão e Mumbuca 

Fonte: (http://www.gesto.to.gov.br/uc/45/zoneamento). 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

21 

 

 

Mumbuca não é o único remanescente quilombola em áreas de preservação 

ambiental do Jalapão. A existência de outras comunidades e pequenas propriedades rurais no 

território do Parque Estadual do Jalapão é apontada como motivo de preocupação e risco 

antrópico pelo biólogo Wagner Augusto Fischer (2003, p.98) coordenador do Plano de Manejo 

do PEJ: 

 

Enquanto a redemarcação do PEJ não estiver resolvida, fica difícil lidar 

com as questões que envolvem o planejamento e a gestão da Unidade. 

Em decorrência da carência de pessoal lotado no PEJ, de suas 

dimensões e dificuldades de acesso, a Unidade vem sofrendo constante 

e permanentemente prejuízos com o uso indiscriminado do fogo, a 

extração indiscriminada de capim dourado, o turismo descontrolado, a 

caça clandestina, fatos agravados pela ausência de fiscalização 

sistemática com implantação de rotas, escalas e plantões. Existência de 

usos conflitantes com a categoria – A existência de linhas de 

transmissão de energia e estradas e caminhos promovem danos 

ambientais como atropelamentos de fauna, erosão e fogo. É preciso 

regulamentar estas estruturas e planejar o desenvolvimento dos acessos 

ao PEJ de forma adequada. Pela carência de pessoal especializado, 

material e equipamentos, a educação ambiental em nível local é 

realizada de forma lenta. Programa de educação ambiental deficitário 

– o desconhecimento por parte dos moradores sobre a importância do 

PEJ e de seus recursos naturais gera usos e pressões inadequadas sobre 

as áreas nativas.  

 

Embora o remanescente quilombola de Mumbuca seja o mais afetado pelos limites 

do Parque Estadual do Jalapão em decorrência do tamanho de sua população e do território 

reivindicado, outras comunidades da região vivenciam semelhantes processos de reivindicação 

do território e negociações de termos de ajustamento de conduta. Segundo a Conservation 

Internacional (BENVINDO, 2009, p. 110) em 2002 haviam 25 comunidades dentro e ao redor 

do PEJ, e um total de 154 casas e 543 habitantes. A mais expressiva comunidade na área do 

PEJ é a de Mumbuca com 169 habitantes aproximadamente, e a segunda maior é a do Prata, 

localizada na cidade vizinha de São Félix, no entorno do parque (cf. MAPA 02). 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

22 

 

 

 

MAPA 02 – Remanescentes quilombolas e povoados no Parque Estadual do Jalapão 

Fonte: (http://www.gesto.to.gov.br/uc/45/zoneamento). 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

23 

 

 

O principal impasse na elaboração do TAC de Mumbuca e arredores está na 

incompatibilidade entre as práticas tradicionais quilombolas – como a caça, uso de fogo para 

plantio e derrubada de árvores para a roça de toco18 – e os critérios de proteção ambiental 

integral que definem tais atividades como potenciais riscos ao maior parque estadual do 

Tocantins. 

O TAC de Mumbuca e arredores é bilateral, permitindo aos representantes do 

Parque Estadual do Jalapão e do remanescente quilombola o mesmo direito de participação e 

interferência na construção do texto. O Ministério Público Federal analisa as propostas 

apresentadas pelas partes ao longo da negociação com o intuito de vetar quaisquer colocações 

que comprometam a qualidade de vida na região ou causem prejuízo às coletividades e tradições 

dos quilombolas. As negociações tiveram início em 2010 e até o final de 2014 quilombolas e 

representantes do Parque Estadual do Jalapão ainda não haviam chegado ao consenso sobre as 

condutas permitidas no território compartilhado. 

1.1 Infrapolítica em Mumbuca 

A interferência dos governos municipais, estaduais e federais nas rotinas locais dos 

mumbucas ocorre com frequência, sob a justificativa de que o remanescente está politicamente 

subordinado a tais esferas do poder executivo brasileiro. Os quilombolas submetem-se através 

do regime republicano aos governos administrativos do município de Mateiros, do Estado do 

Tocantins e da República Federativa do Brasil Mumbuca, esta subordinação voluntária 

demonstra a percepção coletiva destas instituições como promotoras do bom funcionamento da 

sociedade. A atuação destes poderes inexistiu em Mumbuca durante muitos anos, segundo os 

moradores do remanescente quilombola, o lugar recebeu a visita do primeiro representante 

político do poder executivo na década de 1990, após a divisão do estado de Goiás que deu 

origem ao estado do Tocantins, na porção norte do território.  

                                            
18 Área de plantio de até aproximadamente 3.630m², É chamada roça de toco porque as árvores que se encontram 

no local do plantio devem ser cortadas com machado, foice, enxada e até manualmente, dependendo do tamanho 

da árvore ou do arbusto que ali estiver. Conforme a árvore tem o tipo de ferramenta a ser utilizada. Após a 

derrubada, costuma-se queimar a vegetação para adubar o local e finalizar a limpeza. O plantio é feito na terra 

seca. (PEREIRA, 2012, p.125) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

24 

 

As relações entre os mumbucas e os representantes de governos, em suas diferentes 

instâncias, ocorrem sob a tônica da negociação, marcados por situações de diálogo, 

reivindicações e negociação de benefícios. Para Georges Balandier (1982, p. 6) o “poder é um 

dispositivo destinado a produzir os efeitos desejados”, de acordo com esta concepção é possível 

afirmar que a harmonia das relações entre quilombolas e políticos, ocorre porque ambos 

procuram alcançar os seus interesses, e deste processo resulta a subordinação dos mumbucas.  

  

Por intermédio [do poder], a sociedade é apreendida como unidade – a 

organização política introduz o verdadeiro princípio totalizador -, ordem e 

permanência. Ela é apreendida como forma idealizada, como garantia de 

segurança coletiva e puro reflexo do costume ou da lei; posta à prova sob o 

aspecto de valor supremo e coativo, torna-se, assim, a materialização de uma 

transcendência que se impõe aos indivíduos e aos grupos particulares. 

(BALANDIER, 1969, p. 38) 

 

Existem direitos assegurados por Lei que permitem melhores condições de vida aos 

mumbucas em decorrência de sua subordinação aos poderes executivos do Brasil. Os serviços 

de saúde pública, saneamento básico são algumas das responsabilidades dos governos 

municipal, estadual e federal que fortalecem e legitimam a importância das relações entre os 

mumbucas e autoridades políticas. A submissão dos quilombolas está associada também ao 

vínculo territorial, pois os mumbucas e os governos estabelecem suas relações através de noções 

compartilhadas da posse e autoridade sobre o mesmo território. 

As relações de poder e negociação desenvolvem-se em duas diferentes perspectivas 

em Mumbuca, a pública e a oculta. Para analisar estes cenários de atuação e desenvolvimento 

político utilizo como referência a obra “A Dominação e a Arte da Resistência”, de James C. 

Scott que apresenta perspectivas analíticas sobre grupos subordinados. Ao investigar as formas 

de resistência e negociação desenvolvidas neste contexto (SCOTT 2013, p.28) conceitua o 

discurso público como uma “forma abreviada de designar as relações explícitas entre os 

subordinados e os detentores de poder” e nesta mesma abordagem estabelece como discurso 

oculto aquele “que tem lugar ‘nos bastidores’, fora do campo de observação direta dos 

detentores do poder” (SCOTT, 2013, p.31). 

No remanescente quilombola de Mumbuca, os discursos ocultos e públicos muitas 

vezes destoam entre si, o que denota a capacidade coletiva dos quilombolas para negociação e 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

25 

 

reivindicações em diferentes cenários e contextos políticos. James Scott identifica este 

comportamento dos grupos subordinados como forma de resistência, pois o discurso oculto 

revela a existência de um espaço que não pode ser controlado pelo grupo dominante. 

 

Os imperativos teatrais que normalmente prevalecem em situações de 

dominação produzem um discurso público em estreita conformidade com o 

jogo de aparências desejado pelo grupo dominante. Os detentores do poder 

nunca controlam completamente a cena, mas os seus desejos tendem a 

prevalecer. (SCOTT, 2013, p.30) 

 

Ao referir-se ao discurso público como estratégia de representação, James Scott 

aproxima-se das ideias de G. Balandier (1982, p.21) sobre a existência de “teatralidade política 

em evidência” em todas as sociedades. Embora os autores façam diferentes abordagens 

analíticas sobre o poder, sendo a ênfase de James Scott o comportamento dos grupos 

subordinados enquanto Georges Balandier prioriza o estudo da postura dos dominantes, ambos 

identificam nas relações políticas a existência de representações cujo propósito é corresponder 

a “uma imagem idealizada” (BALANDIER, 1982, p.10) ou às “aparências desejadas” (SCOTT, 

2013, p.30). 

É importante ressaltar que a resistência em modos alternativos ao confronto direto 

já existia entre os negros escravizados, mesmo fora do cenário dos quilombos. Para Eduardo 

Silva e João José dos Reis, autores do livro “Negociação e Conflito: a resistência negra no 

Brasil escravista” (1989), havia estratégias de resistência pacífica e sutil insubordinação 

coletiva. 

 

Os escravos também não enfrentaram os senhores somente através da força 

individual ou coletiva. As revoltas, a formação de quilombos e sua defesa, a 

violência pessoal, conviviam com estratégias ou tecnologias pacíficas de 

resistência. Os escravos rompiam a dominação cotidiana por meio de 

pequenos atos de desobediência, manipulação pessoal e autonomia cultural. A 

própria acomodação escrava tinha um teor sempre ambíguo. (SILVA e REIS, 

1989, p.32) 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

26 

 

As boas relações entre os quilombolas de Mumbuca e as figuras que se lhes opõem 

nos embates relacionados ao território, não implicam no retrocesso das reivindicações públicas 

coletivas. O remanescente quilombola de Mumbuca aprendeu a conviver com a presença e 

interferência de elementos externos nas últimas décadas sem, contudo, ter que desfazer-se da 

identidade de resistência para isso. As restritas reuniões informais da comunidade, que ocorrem 

comumente nas residências dos moradores durante o trançado do capim dourado, existem 

também como um espaço de insubordinação, onde os mumbucas fortalecem a resistência, 

através de discursos ocultos, que explanam as opiniões e insatisfações coletivas livres de 

moderação ou do temor de retaliações.  

A existência de discursos públicos e ocultos entre os mumbucas não pressupõe a 

contradição entre estes, ou a falsidade de um e a verossimilhança do outro. As diferentes 

posturas dos quilombolas expressam a capacidade de adequação das manifestações coletivas ao 

contexto no qual são apresentadas. 

 

As relações de poder não são, lamentavelmente, tão lineares que nos permitam 

qualificar tudo o que se diz em contextos determinados pelo poder como falso 

e tudo o que se diz fora de cena como verdadeiro. Tão-pouco podemos 

considerar simplisticamente uma coisa como o domínio da necessidade e a 

outra como o domínio da liberdade. Do que podemos estar certos, no entanto, 

é que o discurso oculto é produzido para um público diferente e sob 

constrangimentos de poder distintos daqueles que condicionam o discurso 

público. (SCOTT, 2013, p.32) 

 

Ao condicionar os discursos públicos e ocultos às diversas variantes contextuais 

que os circunscrevem, tais quais o constrangimento de poder ou o público para o qual é 

produzido, James Scott enfatiza a complexidade das relações de poder e desassocia suas 

análises de quaisquer propósitos de qualificação simplistas. Este princípio aplica-se à análise 

aqui proposta sobre infrapolítica Mumbuca.  

Na manhã do dia 19 de setembro de 2011 tive minha primeira vivência no universo 

da infrapolítica Mumbuca. Pude participar de uma reunião do remanescente, dez dias após 

minha chegada ali. Era a semana das festividades do capim dourado e por este motivo a 

comunidade se encontraria naquela mesma tarde com autoridades do governo do estado do 

Tocantins, do NATURATINS e da União. A reunião pública com representantes do governo 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

27 

 

teria como objetivo a discussão de questões relacionadas ao território, manejo do capim dourado 

e elaboração do Termo de Ajustamento de Conduta. Havia faixas de boas-vindas espalhadas 

por todo o remanescente quilombola, e o salão de eventos estava preparado para receber os 

convidados e um pequeno palco para apresentações era montado.  

Enquanto algumas pessoas trabalhavam na organização dos detalhes para a 

recepção do público da festa da colheita, em uma das casas de Mumbuca um grupo de dez a 

quinze jovens e adultos da liderança da comunidade reunia-se, num ajuntamento espontâneo 

ocasionado pelas visitações cotidianas aos parentes. A temática que se debatia era a 

reivindicação de melhorias locais nas áreas da educação, saúde, emprego e inclusão social. 

O discurso oculto, ao qual tinham acesso apenas os quilombolas e eu, como pessoa 

autorizada pelo círculo de confiança, desempenhou a função de ponto inicial para a construção 

do discurso público oficial apresentando na tarde daquele mesmo dia. A este respeito é 

importante ressaltar três características apontadas por Scott (2013, p.42, 43) a respeito dos 

discursos ocultos, as quais podem ser facilmente identificadas em Mumbuca. São estas: a 

especificidade de um espaço social determinado e um conjunto particular de atores que 

desenvolvem o discurso; o uso de linguagem própria e até mesmo extensa gama de práticas 

diretamente associadas ao discurso oculto e à qual os elementos exteriores ao espaço social 

estão comumente alheios; a fronteira entre o discurso oculto, o público e a definição do que é 

relevante dentro e fora de cada um.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

28 

 

 

FOTO 01 – Faixa colocada à entrada do remanescente na festa da colheita do capim dourado. 2011 

 

 

Em Mumbuca o discurso oculto é criado, discutido e selecionado antes de 

transparecer ou manifestar-se como parte do discurso público. Pude observar, nesta primeira 

vivência infrapolítica no remanescente, que os mumbucas tinham consciência coletiva acerca 

da importância do acesso às informações e por isso preocupavam-se com a maneira ideal para 

apresentar suas reivindicações. 

 

Olha pessoal, o único aqui que tem caneta para resolver essas questões chama-se Dr. 

Álvaro Manzano (Procurador do Ministério Público Federal), aperta esse cara, 

desse jeito: olha, não tem medo de falar a verdade, se é verdade tem que falar. Porque 

ele recebe pra isso, falem com ele. [...] Eu entendo assim, o rico domina o pobre não 

é pela questão financeira, é nas informações, porque eles têm as informações e nós 

ficamos alheios as informações. (Aldina, depoimento público concedido em 19 de 

setembro de 2011) 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

29 

 

Segundo Scott as reuniões nas quais se manifestam os discursos ocultos são 

importantes ferramentas de resistência pois incentivam as lutas e reivindicações, fortalecendo 

os grupos em contexto de dominação e gerando a consciência de um poder coletivo. 

 

As grandes reuniões autónomas dos subordinados são uma ameaça para a 

dominação porque incentivam os inferiores, normalmente desagregados, a 

tomar novas liberdades. […] os subordinados podem ser encorajados pelo 

simples fato de se reunirem em grande número. Em primeiro lugar, há que 

considerar o impacto visual do poder coletivo que uma grande agregação de 

subordinados exerce, tanto nos participantes como nos seus adversários. 

Segundo, uma tal aglomeração dá a cada participante um sentimento de 

anonimato e de disfarce que diminui o risco que resultaria da sua identificação 

pessoal com quaisquer atos ou palavras atribuíveis ao grupo. Por fim, se for 

dita ou feita alguma coisa susceptível de exprimir um discurso oculto comum, 

a exultação coletiva resultante das novas possibilidades de afirmação pessoal 

na face do poder tornara o momento especialmente dramático. (SCOTT, 2013, 

p.92) 

 

No espaço de confiança no qual se constroem os discursos ocultos, a organização é 

fomentada e a voz do grupo se alinha em uníssono através da elaboração conjunta do discurso 

oculto. A coletividade, uma forte característica identitária dos quilombos e também elemento 

notável nos discursos ocultos, produz o encorajamento às reivindicações e dissipa os temores 

de retaliações.  

Para Scott (2013, p.167) no estudo da infrapolítica de grupos em quaisquer níveis 

de subordinação, é importante observar a relevância atribuída aos espaços sociais dos discursos 

ocultos por serem isentos da repressão e de controle. Para o autor estes espaços permitem o 

discurso enfático e veemente, sem vigilância, protegido e integrado pela confiança de diversos 

indivíduos com experiências em comum, principalmente no que diz respeito à dominação. 

Ainda segundo este mesmo autor (SCOTT 2013, p.236) a invisibilidade dos discursos ocultos 

é uma ação intencional e deliberada que pode ser considerada uma tática de consciência sobre 

o equilíbrio do poder. 

Ao estudar as comunidades de Andrés e Boca Chica na República Dominicana, o 

antropólogo Steven Gregory (2008, p.287) baseia-se nos conceitos de SCOTT (1990, p.183) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

30 

 

sobre infrapolítica ao analisar a capacidade dos grupos de interpretar, negociar e contestar 

através de protestos organizados, ele constata que a prática desta resistência e consciência 

crítica raramente é percebida por públicos amplos, ou outros, mas desafia as regulamentações 

do Estado e desafiam suas estruturas. Tais perspectivas são perceptíveis também em Mumbuca, 

através dos espaços de invisibilidade nos quais constroem-se os discursos ocultos dos 

quilombolas. 

A invisibilidade de determinados discursos não é de caráter definitivo. Em 

Mumbuca a reivindicação pública coletiva dos moradores por melhorias nas estradas de acesso 

à comunidade e à cidade, apresentada em reunião no dia 19 de setembro de 2011, teve origem 

a partir de discussões em níveis infrapolíticos. O discurso oculto cuja elaboração coletiva 

presenciei, foi reforçado por argumentos ecológicos e solidificado por denúncias de descaso do 

poder municipal e estadual, horas depois tornou-se um discurso público apresentado ao 

procurador do Ministério Público Federal em debate de abertura das festividades da colheita do 

capim dourado. 

 

Olha Dr. Manzano, todo mundo conhece a situação aqui, o ônibus que leva 

as crianças pra escola em Mateiros passa por essas estradas aí e tem vez que 

fica atolado lá, aí vai na prefeitura e diz que não são eles, vai no estado e diz 

que não. Joga pra um, joga pra outro e aqui a estrada vai afundando. O 

ônibus passa aqui, e passa ali, passa acolá e vai cavando, quando o inverno 

vem e a chuva vem joga essa areia toda dentro da mata e fica os pau caindo. 

Porque é que não pega um cascalho e joga lá pra poder dar saúde à mata, 

saúde aos passarinhos. A água tá acabando e a mata tá indo embora. (Tia 

Nem, depoimento público concedido em 19 de setembro de 2011) 

 

Em Mumbuca a infrapolítica é o ponto de origem das negociações. Os discursos 

ocultos não se restringem aos espaços sociais que lhes pertencem, podendo às vezes 

desempenhar a função de alicerce para a construção de discursos públicos oficiais. 

O poder público, através de seus representantes, estabelece relações de poder e 

subordinação utilizando para isso mecanismos de bonificação e punição. Em Mumbuca é 

possível observar tais interações na negociação de benesses como empréstimos, doações de 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

31 

 

cestas básicas19 e instalações de redes de serviços básicos, ou ainda a regulamentação do 

território e aplicação de multas. É neste contexto de apreço pelos benefícios concedidos e temor 

das medidas punitivas, que os discursos dos subordinados são fortalecidos.  

Cabe ressaltar que existem também aspectos infrapolíticos entre os dominadores, e 

é provável que os elementos políticos e autoridades de fora da comunidade Mumbuca possuam 

seus próprios discursos ocultos. Balandier (1982, p.13) acredita que “os governantes gostam do 

segredo, o que é às vezes justificado pela razão de Estado; e os governados sabem que ‘algumas 

coisas lhes são ocultadas’. A arte do silêncio é parte da arte política”. Os mumbucas 

demonstram a percepção destes aspectos e ao lidar com as instâncias do poder público por vezes 

atribuem-lhes identidades humanizadas. Nos discursos ocultos dos quilombolas são feitas 

referências ao poder público que o caracterizam como uma pessoa de postura resiliente e 

atuações oscilantes em busca dos próprios interesses.  

 

Gente as coisas tem que ser no papel, através de ofício. Você vai falar: “Ah! 

Dr. Álvaro acontece isso, isso e isso por acaso.” [...] Vocês tem os 

representantes da comunidade. Pra ser mais organizado, um leva a proposta 

da escola, com as reclamações e as soluções do que é pra ser feito no 

município, o outro é outra coisa que falta aqui: estrada, ao invés de levar dez 

problemas, vamos levar dois problemas e resolver. [...] Você não mete o pé 

quando o sapato aperta, você quer pisar nele, mas você não quer que ele te 

machuque, não é? É igual o poder público, eles vem, eles sabem aonde as 

pedras se encontram, e ele pode se machucar. Aí ele coloca outro mais fraco, 

porque ele não vai bater de frente. (José Silva, depoimento público concedido 

em 18 de setembro de 2011) 

 

                                            
19 Conjunto de alimentos designados pelo DIEESE- Departamento Intersindical de Estatística e Estudos Sócios – 

Econômicos, como ração essencial mínima para o sustento e bem estar de um trabalhador em idade adulta, 

contendo quantidades balanceadas de proteína, caloria, ferro, cálcio e fósforo. De acordo com a Lei nº 185 de 14 

de janeiro de 1936, decreto Lei nº 399 de 30 de abril de 1938, os 13 itens da cesta básica devem servir como 

referência para o cálculo do salário mínimo. Estes itens são: carne, leite, feijão, arroz, farinha, batata, tomate, pão, 

café, banana, açúcar, óleo e manteiga. Podem ocorrer pequenas variações nos itens das cestas básicas distribuídas 

em ações de políticas públicas, sendo comum a substituição de carne, frutas e verduras por massas, biscoitos e 

flocos de milho. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

32 

 

As intervenções do poder público em Mumbuca serviram como incentivo à busca 

coletiva pela compreensão de aspectos jurídico-formais das estruturas do governo municipal, 

estadual e federal. Ao mesmo tempo em que buscam compreender aspectos legais de seu 

interesse, os quilombolas têm percebido a necessidade de organização e formalização de um 

discurso público oficial.  

Nas reuniões infrapolíticas das quais participei, observei que os mumbucas se 

mostram cada vez mais interessados em conhecer os próprios direitos coletivos, o que tem 

resultado no incentivo dos mais velhos aos jovens para que aprendam sobre leis favoráveis ao 

grupo. Um número crescente de pessoas com até 21 anos tem participado ativamente dos fóruns 

e discussões de temática quilombola, muitas vezes viajando para cidades e estados vizinhos 

com este objetivo.  

A conscientização dos quilombolas sobre os próprios direitos e a crescente 

valorização da cultura local têm encorajado os mumbucas a manifestarem discursos públicos 

que externam posturas políticas originárias dos discursos ocultos. As ações coletivas de 

negociação e reivindicação dos quilombolas consolidam-se a partir da infrapolítica local, e 

desta maneira os discursos ocultos contribuem para o empoderamento dos quilombolas diante 

de autoridades públicas. Na infrapolítica Mumbuca subsiste a resistência secreta diante do 

poder público e a construção de um espaço restrito para a discussão de políticas internas e 

externas da comunidade. 

1.2 Discursos entre subordinados 

A recente interferência de elementos externos em Mumbuca inseriu no 

remanescente situações de vivência de distintas realidades. Quase todos os dias indivíduos não 

pertencentes à comunidade visitam o lugar. São geralmente turistas, pesquisadores e 

representantes do governo conduzidos até ali por diversas motivações. Das relações entre tais 

grupos e os quilombolas emergem processos de negociação, resistência e concessão, e é 

também neste contexto que se manifestam os discursos públicos coletivos de Mumbuca. 

As relações dos mumbucas com pessoas de fora do remanescente são marcadas por 

apresentações musicais, teatralidade, simpatia e alegria dos quilombolas. Tais posturas, que 

podem aparentar contradição quando comparadas às afirmações de descontentamento coletivo, 

fazem parte da resistência sem confrontos diretos.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

33 

 

James Scott (2013, p.48, 49) descreve quatro tipos de discursos políticos entre 

grupos subordinados em contextos de resistência infrapolítica, e todos estes podem ser 

observados em Mumbuca. O primeiro é aquele que adota como ponto de partida a imagem 

autocomplacente das elites, e entre os mumbucas observei isto nas ações de recepção coletiva 

voltadas para turistas e autoridades. As gentilezas dos mumbucas para com os visitantes 

estabelecem vínculos de afetividade, e fundamentados na autoimagem de suas virtudes os 

indivíduos não pertencentes ao remanescente retribuem à calorosa recepção comprando 

artesanatos da Associação dos Artesãos e Extrativistas de Capim Dourado do Povoado de 

Mumbuca e distribuindo doces para as crianças muitas vezes.  

O discurso oculto em si é descrito como o segundo destes discursos políticos, ele 

encobre os descontentamentos nas relações, como infrapolítica local, o que, segundo James 

Scott é uma ferramenta de resistência dos grupos subordinados contra os dominadores. 

 

Aqui, já fora de cena, onde os subordinados se podem reunir ao abrigo do 

olhar intimidante do poder, é possível desenvolver uma cultura política 

claramente dissonante. Na segurança relativa dos seus aposentos [...] podem 

exprimir os sentimentos de raiva, de vingança e de autoafirmação que 

normalmente são obrigados a reprimir quando estão na presença de seus 

senhores. (SCOTT, 2013, p.49) 

 

As relações que se estabelecem entre os mumbucas e pesquisadores ou turistas, não 

possuem as mesmas características dos vínculos de subordinação e poder que conduzem as 

relações com o poder público, por isto, os discursos ocultos em si geralmente tem como foco 

os governos e seus representantes. Ao observar tais aspectos da infrapolítica de Mumbuca nota-

se a importância do território, não só como o cerne das reivindicações coletivas, mas também 

como espaço de abrigo e liberdade de opinião no qual os discursos ocultos se consolidam. 

O terceiro domínio do discurso político subordinado é expresso através de 

manifestações públicas de dupla interpretação, como histórias tradicionais, canções, rituais ou 

códigos. Em Mumbuca existem diversas representações deste domínio do discurso, uma canção 

que pode exemplificar a sutileza e prática da dupla interpretação política é a “Teima do capim 

dourado”. 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

34 

 

Teima do Capim Dourado 

 

Capim dourado 

Dourado pelo cerrado 

Dourado pra todo lado 

Dourado quer me dourar 

Capim dourado 

Dourado pelo cerrado 

Dourado pra todo lado 

Dourado que é pra durar 

Capim dourado 

Não doura antes do tempo 

Tem a hora e o momento 

De colher que é de plantar 

Capim dourado 

Nos dá tudo do sustento 

Quem faz dele o seu talento 

Tá cuidando pra ganhar 

Capim dourado 

Douradinho de beleza 

Pelas mãos da natureza 

A riqueza: O pão já lá 

Capim dourado 

É um fruto do cerrado 

E o cerrado se serrado 

Se queimado 

O que será da gente 

Que vive e que sonha 

Ser contente 

Qual fruto e futuro pela frente 

Quem sente é que sabe cuidar 

Catando coco, menino 

Catando coco, menina 

Catando coco enquanto doura o capim 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

35 

 

A letra da música, a uma primeira leitura, expressa a importância do capim dourado 

para os quilombolas, mas em uma análise minuciosa pode também ser interpretada em outro 

nível, como uma reivindicação da legitimidade sobre o artesanato do capim dourado20 e a 

manifestação coletiva da preocupação em relação ao futuro do remanescente, que depende da 

planta, hoje ameaçada por queimadas e contrabandistas. A possibilidade de interpretações nas 

canções, lendas e tradições locais, pode expressar a resistência disfarçada dos subordinados. 

Para James C. Scott (2013, p.49), tais representações são “uma versão parcialmente esterilizada, 

ambígua e codificada do discurso oculto”: 

 

A interpretação destes textos que, fim de contas, são evasivos por natureza, é 

necessariamente ambígua. Mas se os ignorarmos, ficamos reduzidos a uma 

compreensão da subordinação histórica que assenta apenas nesses raros 

momentos de rebelião declarada, ou no discurso oculto propriamente dito, que 

além de evasivo e muitas vezes totalmente inacessível.  

 

Os diferentes discursos políticos dos mumbucas são ferramentas de expressão 

coletiva muitas vezes utilizadas quando o enfrentamento direto não é possível ou interessante 

ao grupo. Os discursos ocultos fazem parte das cotidianidades de Mumbuca, e expressam a 

construção informal da força política em um grupo recentemente conscientizado acerca da 

própria capacidade de negociação.  

No dia 14 de outubro de 2011, pude mais uma vez observar o processo de 

construção de um discurso público a partir da esfera infrapolítica. Durante aquela semana eu 

havia participado de diversas reuniões informais nas quais eram feitas reclamações sobre a 

intolerância das instituições públicas a algumas atividades de subsistência dos quilombolas. 

Estas queixas, que eram apresentadas espontaneamente e acompanhadas de relatos de situações 

vivenciadas pelos mumbucas ou pessoas conhecidas, deram origem a um pronunciamento feito 

por Aldina21, em uma reunião com a presença do procurador da república Álvaro Manzano:  

 

                                            
20 A origem mumbuca do artesanato do capim dourado é aceita pela Fundação Cultural do Estado do Tocantins e 

popularmente reconhecida, mas existe controvérsia na região e algumas comunidades quilombolas vizinhas 

disputam o mérito da criação do artesanato, sendo o trançado típico também reivindicado por indígenas da região. 

21 Moradora de mumbuca, 53 anos. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

36 

 

A gente vem acompanhando toda a questão daqui, então a gente levantou... 

Foi reivindicado pelo governo e pelo Ministério Público que nós 

levantássemos a demanda de atividades que eram dos nativos quilombolas, 

pra sobrevivência, e a gente fez tudo, desde a roça de toco ao fogo para 

pastagem e para o capim dourado, nós não deixamos nada de fora de tudo 

que eles pediram e dissemos essas são as nossas sobrevivências, se vocês 

arrancarem isso de nós, arrancaram nossas vidas. (Aldina, depoimento 

público concedido em 14 de outubro de 2011, grifo meu) 

 

O discurso público expresso por Aldina traz a reivindicação coletiva por tolerância 

às práticas tradicionais, em sua argumentação ela faz menção indireta ao Termo de Ajustamento 

de Conduta em elaboração e redigido com base no levantamento da demanda de atividades dos 

quilombolas. Cientes de que as práticas tradicionais da caça e do manejo de fogo são os mais 

polêmicos aspectos em discussão com o NATURATINS na construção do TAC, os mumbucas 

enfatizam o posicionamento coletivo sob a forma de discurso público direcionado ao 

mediador22 do acordo em elaboração. A reivindicação acerca da continuidade das tradições de 

manejo do território adquire também tonalidades de acusação e argumentação apelativa quando 

os moradores de Mumbuca transferem para o governo e o Ministério Público Federal a 

responsabilidade pela morte coletiva caso lhes sejam vetadas as práticas tradicionais de uso do 

espaço habitado.  

A menção à morte de diversas pessoas da comunidade pode parecer uma abordagem 

dramática da problemática em discussão, e neste sentido Balandier (1982, p.6) destaca a 

existência do drama nas mais diversas relações políticas e afirma que “todo sistema de poder é 

um dispositivo destinado a produzir efeitos, entre os quais os que se comparam às ilusões 

criadas pelas ilusões do teatro”. 

O discurso político de caráter explosivo e apelativo expresso pela quilombola 

Aldina representa o quarto discurso entre grupos subordinados segundo James C. Scott (2013, 

p.49), e traz a ruptura entre o discurso público e oculto, revelando o que até então pertencia 

apenas ao nível infrapolítico. 

 

                                            
22 Como procurador do Ministério Público Federal, o Dr. Álvaro Manzano é o representante e mediador do TAC 

em elaboração entre os mumbucas e NATURATINS. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

37 

 

Na medida em que [...] sintam que disseram finalmente a verdade aos 

detentores do poder, o conceito de verdade poderá ter uma dimensão 

sociologicamente válida no pensamento e na práxis das pessoas cujas ações 

nos interessam. Ou seja, pode ter uma força fenomenológica no mundo real 

apesar do seu estatuto epistemologicamente insustentável. (SCOTT, 2013, p. 

37) 

 

Quando o discurso oculto “explode” (cf. SCOTT 2013, p.49) sob a forma de 

discurso público com palavras mais audaciosas e oposição declarada, fica sujeito à reação dos 

dominantes, podendo atenuar-se em casos de repressão imediata ou na ausência desta 

intensificar-se gradativamente (SCOTT, 2013, p. 50). 

A morosidade do processo de elaboração e aprovação do Termo de Ajustamento de 

Conduta tem resultado na impaciência e intensificação dos argumentos apresentados nos 

discursos oficiais de reivindicação dos mumbucas. Os vínculos com o território são apontados 

como legitimadores das demandas apresentadas pelos quilombolas e as reuniões ocorridas são 

ressaltadas como improdutivas, uma vez que não resultaram na finalização do termo. 

 

Reuniu todo mundo aqui na Mumbuca [...] nós listamos tudo, aí levamos para 

o Ministério Público, o Ministério Público se encarregou, depois veio pra cá 

o Ministério Público, o CIPAMA, o ICMBio, veio o Movimento Negro de 

Palmas, veio o Palmares de Brasília, veio o INCRA, o INTERTINS, toda essa 

cambada de gente que diz respeito, este Fórum foi criado por todo mundo, 

esse povo todinho. Nós listamos para eles, da nossa sobrevivência, ainda tem 

algumas pessoas que precisam caçar para sobreviver, mas nós não vamos 

negar nem descartar isso, que nós estaríamos mentindo [...] Aí meteram o 

pau23, tal, tal, tal. Aí quando foi lá em Palmas, outra reunião, todo mundo 

ficou ciente, formatamos um TAC grande, um Termo de Ajuste de Conduta, e 

nesse TAC que ainda está para o judiciário, tanto o NATURATINS quanto o 

ICMBio levaram essa demanda pro judiciário julgar e ver quais são as 

possibilidades de fazer esse termo. (Aldina, depoimento público concedido em 

14 de outubro 2011)   

 

                                            
23 Termo popular que significa “falar mal”, “denegrir”. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

38 

 

Nas negociações do Termo de Ajustamento de Conduta, os mumbucas apresentam 

discurso público com unanimidade de posicionamentos por intermédio de seus representantes, 

mas é possível observar múltiplas perspectivas e níveis envolvimentos dos quilombolas a este 

respeito na infrapolítica local. 

Entre os idosos de Mumbuca pouco é falado e discutido em relação ao TAC, pois 

segundo contam os quilombolas, com a criação do Parque Estadual do Jalapão alguns 

moradores mais velhos de comunidades vizinhas morreram “de tristeza” ao saber que teriam 

que sair do território. Com o intuito de poupar os anciãos do remanescente do “banzo”24 os 

mumbucas estabeleceram um novo espaço para discurso oculto caracterizado pela exclusão dos 

idosos, que ainda hoje pouco sabem a respeito da negociação do Termo de Ajustamento de 

Conduta. 

São raras as ocasiões em que a comunidade toda se reúne com o propósito de 

discutir o TAC, mas o assunto é frequentemente mencionado em ajuntamentos informais. 

Nestes encontros ocasionais de pequenos grupos, compostos em média por cerca de dez 

indivíduos, os temas de interesse público são discutidos e nota-se a preocupação coletiva acerca 

da capacitação dos representantes25 e acesso dos mesmos às informações de interesse do 

remanescente.  

Os mumbucas consideram importante que aqueles que falam em nome da 

comunidade tenham segurança e clareza para negociar as reivindicações locais em níveis de 

igualdade com “os outros”, aqueles que não pertencem ao remanescente. Para Aldina, uma das 

representantes de Mumbuca na negociação do TAC, a comunidade é subestimada pelos 

representantes dos órgãos ambientais. 

 

[...] teve uma reunião e o Ministério Público deu uma palavra para eles 

(representantes dos Órgãos Ambientais) falarem abertamente quais eram os 

entraves e mandou que [o diretor] se pronunciasse diante do cenário 

colocado e ele foi se expressar colocando como se a comunidade não tivesse 

organização nenhuma, na linguagem deles. [...] E eu só copiei aqui tudo o 

                                            
24 De acordo com Clóvis Moura (2004, p.63), banzo era o estado de depressão psicológica dos africanos ao 

chegarem ao Brasil, que desencadeava em nostalgia e morte. Esta definição de tristeza mortal associada à saída do 

território é utilizada para descrever a reação de alguns idosos da região à possível desapropriação das terras. 

25 A representatividade entre os mumbucas estabelece-se de maneira espontânea, não existem eleições ou 

designações para estas funções, que geralmente são desempenhadas por pessoas com habilidades de liderança. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

39 

 

que ele estava dizendo, aí eu falei assim pra ele: “agora eu quero falar”. O 

Ministério Público me deu a palavra, eu acompanho a questão do Parque, 

desde o dia que ele começou, em primeiro lugar Doutor quero informar pro 

senhor que nós Mateirenses reivindicamos o redimensionamento do Parque 

porque nós não somos contra o Parque, nós somos contra a forma como o 

Parque foi feito. Agora, se nós quiséssemos entrar na justiça para acabar de 

uma vez com a situação do Parque, nós já teríamos entrado, nós temos 

argumentos suficientes pra isso, nós temos leis que nos amparam. Ele me 

falou: Aonde? Eu falei: No SNUC, que é de 2000 e você sabe muito bem, e no 

SNUC tem um artigo lá que não me recorda a memória, porque eu não sou 

formada em direito pra mim poder saber, mas eu sei que tem lá um artigo que 

diz lá que pra fazer um Parque tem que ter consulta prévia, e o Parque foi 

feito em 12 de janeiro de 2001, o SNUC é de 2000 vocês pecaram. [...] Eu só 

quero fazer um esclarecimento para o senhor, que nós da comunidade somos 

organizados e somos informados dos nossos direitos. Só isso que eu quero 

falar! (Aldina, depoimento público concedido em 14 de outubro de 2011) 

 

A demonstração pública de conhecimento dos próprios direitos é parte dos 

desdobramentos da infrapolítica de Mumbuca. Observa-se nos discursos públicos oficiais dos 

representantes quilombolas a reafirmação identitária, o fortalecimento coletivo e a ênfase na 

resistência de origem histórica. Para Raquel Mombelli (2009, p.18) “as reivindicações 

territoriais e culturais são também de reconhecimento de identidades” e isto é perceptível no 

processo de negociação do TAC de Mumbuca e arredores, que não trata apenas de uma 

discussão sobre o espaço habitado e compartilhado com o Parque Estadual do Jalapão, mas do 

embate pelo reconhecimento público da autoridade do quilombo, de suas tradições e da 

legitimidade sobre o território.  

Neste sentido, cabe ressaltar que a elaboração do Termo de Ajustamento de 

Conduta tem provocado insatisfação nos dois grupos envolvidos, pois para os quilombolas é 

difícil assimilar a necessidade de adequações e mudanças de suas tradições, uma vez que o 

parque que se estabeleceu em sobreposição ao território centenas de anos após a existência do 

remanescente. Já para os representantes dos órgãos ambientais, a concessão das práticas 

quilombolas, que são proibidas em áreas de proteção integral, ameaçam gravemente a fauna e 

flora do Jalapão. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

40 

 

A negociação do Termo de Ajuste de Conduta é a expressão pública do embate 

entre os mumbucas e representantes de órgãos ambientais pela autoridade e reconhecimento da 

vivência ideal do território em disputa. Em Mumbuca além das reivindicações pelo espaço e 

suas vivências culturais, os quilombolas pleiteiam o reconhecimento de seus saberes 

tradicionais como legitimadores das propostas apresentadas nas discussões referentes ao TAC. 

 

 

FIGURA 02 – Reunião em Mumbuca com moradores e representantes do poder público. 2011 

 

Com base nos discursos públicos e ocultos dos mumbucas, observa-se que a 

subordinação geopolítica do remanescente às autoridades do município de Mateiros, do 

Governo do Estado do Tocantins e da União, não implica na inexistência de questionamentos 

dos quilombolas sobre as capacidades destes órgãos como ordenadores do espaço territorial. A 

este respeito James Scott (2013, p.60) afirma que “o discurso oculto representa, por definição, 

a linguagem ‒ gestos, discurso, práticas ‒ que é normalmente excluída do discurso público dos 

subordinados pelo exercício do poder. Desta forma, a prática da dominação cria o discurso 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

41 

 

oculto.” Em Mumbuca o contexto de dominação política do poder público é o que possibilita o 

surgimento dos discursos ocultos. 

 

1.3 Resistência e Negociação  

 

É importante abordar as minúcias dos aspectos divergentes entre os mumbucas e 

representantes do NATURATINS na elaboração do Termo de Ajustamento de Conduta, para 

estabelecer a melhor compreensão deste processo. A busca pelo entendimento entre 

quilombolas e representantes do Parque Estadual do Jalapão encontra obstáculos de difícil 

transposição quando surge a discussão sobre a tolerância às práticas tradicionais da roça de 

toco, pecuária extensiva, a caça e principalmente o uso do fogo na vegetação. Em quase cinco 

anos de discussão do Termo de Ajustamento de Conduta não houve consenso a este respeito, o 

que tem resultado na morosidade da elaboração de um acordo entre mumbucas e 

NATURATINS. 

A utilização de fogo é proibida em Unidades de Preservação Integral em quaisquer 

proporções, mas para os mumbucas a obediência a tais leis ambientais pressupõe o fim das 

principais formas de subsistência do remanescente. 

 

A maior parte da economia na região está centrada em agricultura de 

subsistência e pecuária extensiva e, mais recentemente, artesanato de capim-

dourado e turismo. Estas principais atividades econômicas dependem 

diretamente do Cerrado e, com exceção do turismo, todas envolvem o uso de 

fogo. Queimadas são usadas no Jalapão para “limpar” áreas de agricultura de 

subsistência, conhecidas como roças de toco, feitas principalmente dentro dos 

brejos. Numa extensão de área muito maior (em áreas de campo sujo, cerrado 

sentido restrito e campos limpos úmidos), o fogo é usado para estimular a 

rebrota da vegetação nativa para o pastejo do gado. O fogo também é utilizado 

para estimular a floração do capim-dourado no ano seguinte à queima. Há 

ainda relatos bastante comuns de uso do fogo por caçadores na região. Porém, 

devido à ilegalidade desta atividade, não há informações precisas sobre seu 

uso e extensão. (SCHMIDT et. Al, 2011, p.72) 

  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

42 

 

O relatório técnico ambiental produzido pelo NATURATINS em parceria com a 

Secretaria de Planejamento do Estado do Tocantins – SEPLAN e outras instituições, aponta os 

impactos antrópicos oriundos do uso do fogo com um dos principais danos à natureza e à 

preservação do PEJ. De acordo com o documento “a perturbação antrópica mais evidente é o 

fogo, associado às atividades agrícolas, que deixa indícios na vegetação de toda a região do PEJ 

e entorno” (SEPLAN, 2003, p.87).  

Apesar da restrição ao uso do fogo nos limites do PEJ, após anos de estudos 

comprovou-se que a ocorrência de queimadas aumenta significativamente a floração do capim 

dourado, responsável por boa parte da geração de renda na região. Tal descoberta científica 

publicada após anos de pesquisas na região trouxe satisfação às comunidades quilombolas do 

Jalapão, principalmente por conferir-lhes autoridade superior à dos cientistas, no que diz 

respeito ao conhecimento do cultivo do Syngonanthus nitens. Diniz Mendes, de 76 anos, fala 

sobre a investigação científica do manejo do capim dourado orgulhando-se dos próprios 

conhecimentos a respeito da planta. 

  

(...) ...aí uma senhora de Isabel andou aí, aí fez um teste ai, foi acolá fez assim uma 

pesquisa, né? Roçou uma área, sabe? Ela teimava comigo que o capim dava sem fogo, 

sem queimar ele dá. Eu digo não dá! Dá! Não dá! Aí ela foi com a turma, roçou uma 

parte, queimou outra parte e deixou outra sem queimar [...] quando foi no outro ano 

ela veio, aonde não queimou, não tinha um; aonde ela roçou, alguns fiampim e aonde 

ela queimou, o capim tava bonito. Aí ela chegou e falou pra mim: o senhor é terrível, 

bateu nas pesquisas minhas (risos). Uma pessoa que tá com 76 anos na região 

conhece como é que pode agir com ela. (CASTRO e PEREIRA, 2010, p.28) 

 

A importância comprovada do uso de fogo para o melhor cultivo da principal fonte 

de renda dos mumbucas não foi o bastante para resolver os impasses a este respeito na 

negociação do Termo de Ajuste de Conduta. Para o NATURATINS a preservação integral da 

fauna e flora local é ameaçada pelas queimadas, cujo uso controlado é questionado, nem mesmo 

os aspectos culturais e tradicionais que permeiam as relações dos quilombolas com o território 

foram suficientes para estabelecer um consenso acerca do fogo nos quatro anos de negociação 

do TAC. É importante ressaltar que a prática das queimadas e também a criação do gado solto 

junto aos campos e veredas de capim dourado tem sua origem nos hábitos nômades 

característicos dos remanescentes quilombolas em seus primórdios. 

A inflexibilidade de alguns parâmetros regulamentadores do Parque Estadual do 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

43 

 

Jalapão, produz confronto direto com questões intrínsecas à sobrevivência e preservação da 

cultura quilombola. O documento de planejamento da Unidade de Conservação PEJ critica os 

moradores quilombolas atribuindo-lhes pouca responsabilidade ambiental para com o território, 

acusando-lhes ainda de ter seus interesses limitados às questões fundiárias e ao direito à terra. 

Os autores do Plano de Manejo do PEJ descrevem os habitantes de Mumbuca como “fatores 

externos” de relevante impacto ambiental. 

Em relação à temporalidade, é importante ressaltar que as intervenções estatais no 

território Mumbuca originaram-se em meio ao crescimento turístico neste sítio, e para a 

NATURATINS, o explosivo turismo e suas atividades não planejadas também são 

considerados como ameaça à preservação ambiental e integridade física do Parque Estadual do 

Jalapão. 

  

No ambiente interno, as questões mais emergenciais que vêm enfraquecendo 

o adequado planejamento e manejo do PEJ (Parque Estadual do Jalapão) se 

referem à falta de consulta pública durante a criação da Unidade (2001) e a 

atual indefinição sobre a revisão e remarcação da área a ser afetada pelo 

Parque. Ficaram caracterizadas falhas também no sistema de fiscalização e 

controle das atividades turísticas, que geram inúmeros problemas relacionados 

à manutenção da integridade física e biótica do Parque. Em geral, estes 

problemas estão relacionados com a ausência de infraestrutura física e humana 

para atender as demandas de saneamento básico, fiscalização e gestão da 

unidade, em especial relacionadas ao turismo descontrolado e a falta de 

educação ambiental dos moradores e usuários do Parque. […] No ambiente 

externo, os principais problemas também remetem ao problema sobre a 

indefinição fundiária relativa a perspectiva de mudança dos limites do PEJ 

[…] Além disso, o Parque está atraindo muita gente de fora, inclusive alguns 

empreendedores, investidores e especuladores imobiliários que acabam pondo 

em risco os aspectos culturais de algumas comunidades bastante arraigadas 

com as condições ambientais da região.  (FISCHER et. Al, 2003, p.3, grifo meu) 

  

Ao retratar os quilombolas como deseducados em perspectivas ambientais os 

responsáveis pelo planejamento do Parque Estadual do Jalapão contrariam as declarações dos 

mumbucas, que se consideram os responsáveis pelo atual estado de boa conservação da região.  

As principais formas de obtenção de renda praticadas no remanescente quilombola 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

44 

 

entram em confronto direto com a legislação ambiental e as propostas do Termo de Ajuste de 

Conduta apresentadas inicialmente pelo NATURATINS. Ao propor a reconfiguração do 

turismo, proibição do manejo de fogo na agricultura, da criação de gado, da caça e da roça de 

toco, o instituto ambiental restringe as probabilidades de continuidade e sobrevivência de 

Mumbuca. 

As divergências entre quilombolas e técnicos na elaboração do TAC apontam as 

conflitantes percepções entre estes a respeito dos impactos antrópicos na região, pois a presença 

quilombola apontada nos relatórios técnicos ambientais como prejudicial à flora e fauna do 

Parque Estadual do Jalapão, é para os mumbucas a explicação para a preservação local de 

diversas partes do Jalapão.  

A legislação brasileira reconhece no Decreto nº 6040 de 07 de fevereiro de 2007 o 

vínculo entre comunidades tradicionais e os recursos naturais do território que habitam. O uso 

de recursos naturais é descrito na lei como parte da identidade destes grupos, “como condição 

para sua reprodução cultural, social, religiosa, ancestral e econômica, utilizando 

conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela tradição”.  Neste sentido é 

importante ressaltar a singularidade jurídica que envolve a comunidade Mumbuca na 

negociação do Termo de Ajuste de Conduta, pois embora a lei constitucional tenha primazia e 

supremacia diante da lei ambiental, o fato de não haver ainda demarcação territorial do INCRA 

sobre os limites de Mumbuca, obriga quilombolas e representantes dos órgãos ambientais a 

negociarem e buscarem o consenso a respeito das práticas toleráveis na região. Enquanto as 

terras não são delimitadas, o Termo de Ajuste de Conduta é a única alternativa para coexistência 

pacífica entre o remanescente quilombola de Mumbuca e o Parque Estadual do Jalapão. 

Desde a fuga da Bahia no período da escravidão às atuais negociações pelo direito 

de permanência e vivência tradicional do próprio território, os mumbucas percorreram longa 

jornada social, adquirindo consciência sobre a valorização de sua cultura, processo este 

intensificado a partir do reconhecimento como remanescente quilombola em 2006. A primeira 

proposta de minuta do TAC de Mumbuca e arredores26 foi elaborada após dois anos de 

discussão, tendo em sua redação elementos notáveis como a conquista inédita do direito ao uso 

do fogo controlado para o cultivo de capim dourado e de outras culturas agrícolas no 

                                            
26 Ver anexo C - TAC do Instituto Chico Mendes, indicado pelos quilombolas de Mumbuca como referência e 

modelo de minuta para o termo em elaboração. O TAC do Instituto Chico Mendes foi aceito e assinado por 

representantes do PEJ e da ASCOLOMBOLAS-Rios em 2012. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

45 

 

remanescente quilombola. Apesar dos avanços, até o final do ano de 2014 o texto definitivo do 

termo ainda não havia sido aprovado.  

O processo de negociação que deu origem à primeira minuta do TAC após 24 

meses, mesclou posicionamentos de resistência e reivindicação. Após quatro anos de 

negociação, as discussões do Termo de Ajustamento de Conduta continuam a acontecer até que 

quilombolas e representantes do Parque Estadual do Jalapão cheguem a um acordo, ou até que 

as terras dos mumbucas sejam demarcadas e os novos limites da área de proteção integral 

definidos deixem de sobrepor aos das terras quilombolas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

46 

 

CAPÍTULO 2. MUMBUCA 

Resumo: O presente capítulo traz o relato da viagem etnográfica e das experiências 

de observação-participante que vivenciei no remanescente quilombola de Mumbuca. A 

temática das negociações do TAC no quilombo tocantinense é discutida a partir dos métodos e 

abordagens utilizados nesta pesquisa, realizada de setembro de 2011 a setembro de 2014. 

Mediante a contextualização do caso de Mumbuca é analisada a importância do território e as 

relações de resistência desenvolvidas nele para os povos quilombolas.  

 

A respeito das origens de Mumbuca, não existem documentos históricos desta 

época ou registros de informações que datem do início do remanescente quilombola. As únicas 

fontes documentais sobre os mumbucas são recentes textos jornalísticos e acadêmicos redigidos 

a partir de depoimentos dos descendentes dos fundadores da comunidade. Os registros de 

tradição oral são, portanto, a única ferramenta de construção do passado do remanescente 

quilombola. Neste contexto a importância do território é mais uma vez evidenciada, sob o 

argumento do vínculo entre o local de pertença e as memórias. Segundo HALBWACHS (1990, 

p.132) “quando um grupo está inserido numa parte do espaço, ele o transforma à sua imagem, 

ao mesmo tempo em que se sujeita’ e se adapta às coisas materiais que a ele resistem. Ele se 

fecha no quadro que construiu”. Por esta razão para compreender o território quilombola de 

Mumbuca ou discutir a importância do mesmo para a população local é preciso observar o elo 

histórico que reforça a construção da identidade coletiva no espaço habitado.  

De acordo com os mumbucas foram duas famílias27 que deram origem ao 

remanescente quilombola e por quase um século o pequeno grupo viveu em território isolado, 

praticando agricultura de subsistência, fazendo artesanato para consumo próprio e travando 

contatos comerciais intermitentes com cidades e comunidades vizinhas, a centenas de 

quilômetros de distância.  É provável que os mumbucas tenham vivido durante diversos anos 

em seu território sem que fossem descobertos por pessoas de fora do remanescente quilombola. 

O cientista político Carlos Magno Guimarães (1988, p.32) observa que “muitos quilombos 

foram descobertos por acaso, o que leva a acreditar que muitos deles jamais tenham sido 

descobertos ou se tornaram conhecidos das autoridades da época”. Isto não apenas evidencia a 

importância geográfica dos espaços escolhidos pelos fugitivos, mas também reafirma o papel 

                                            
27 Ver Apêndice Único com a genealogia das famílias fundadoras de Mumbuca. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

47 

 

dos quilombolas na escolha de um refúgio que garanta, além da sobrevivência, a segurança 

ocasionada pelo anonimato. 

Maria Aparecida de Oliveira Lopes, da Universidade Federal do Tocantins, foi uma 

das primeiras pesquisadoras a propor e realizar um registro da visão que os quilombolas no 

Tocantins têm sobre o próprio passado, utilizando para isso a comunidade Mumbuca como uma 

de suas principais fontes na análise da organização dos quilombos e suas formas de 

sobrevivência e resistência. 

 

A comunidade Mumbuca se originou no final do século XIX e a partir da 

chegada de duas famílias de negros vindos da Bahia, com o propósito de 

povoar a região da bacia do rio do Sono. Segundo relatos de habitantes: “[...] 

até o ano de 1933, ainda estava chegando gente”. Nas palavras do historiador 

Antônio Liberac, os primeiros negros a chegarem a essa região fugiam da seca, 

procurando terra com bastante água para o plantio. Acreditavam que o Jalapão 

lhes proporcionaria melhores condições de vida. Os Mumbucas, até a metade 

do século XX, eram marcados por um relativo isolamento devido à distância 

da cidade mais próxima — Porto Nacional —, que se localizava a 400 

quilômetros. Depois o local foi se tornando rota de transporte de carga para o 

Piauí, sertão da Bahia, Ponte Alta e Porto Nacional. Essa comunidade foi 

formada a partir da miscigenação de negros e índios da região, provavelmente 

os da nação xerente. (LOPES, 2009, p. 112, 113) 

 

Segundo depoimentos dos moradores de Mumbuca, a aridez do deserto do Jalapão 

frustrou as expectativas de prosperidade dos fundadores do povoado, pois embora tenham 

encontrado na região fontes de água em abundância, acabaram por instalar-se em uma terra de 

extremos, marcada pela vegetação esparsa do cerrado e de solo arenoso impróprio para o cultivo 

de várias culturas.  

Não obstante às condições de isolamento natural, os habitantes de Mumbuca 

passaram ainda por diversas disputas materiais e simbólicas pela própria sobrevivência e o 

direito de permanência no território ao longo de sua existência. A história do remanescente 

quilombola é construída a partir de episódios de resistência no território que possibilitaram a 

continuidade do grupo, e também por situações de negociação ainda em andamento. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

48 

 

O remanescente lida ainda hoje com múltiplos desafios na luta pela preservação e 

continuidade da cultura quilombola local. Do impasse travado desde 2001 com o Parque 

Estadual do Jalapão emergem relações de alteridade pacíficas e outras conflituosas, pois o 

território é o lugar de origem de todas as formas de subsistência dos povos quilombolas, e é 

também nele que se enraízam as heranças culturais e dinâmicas cotidianas que integram a 

identidade coletiva e memória dos remanescentes. Maurice Halbwachs (1990) contribui com a 

compreensão de tal questão ao falar da memória como uma coletividade que vincula cada 

pessoa ao grupo e à tradição, e em Mumbuca a tradição só existe a partir do território e no 

território. 

A respeito da memória coletiva em remanescentes quilombolas, observa-se que ela 

possibilita a reconstrução do passado e reafirmação de uma identidade compartilhada pelo 

grupo. A pesquisadora Raquel Mombelli (2009, p.22) ao estudar o quilombo Invernada dos 

Negros em Santa Catarina, no Sul do Brasil aponta a memória coletiva como representação de 

uma corrente de pensamento que envolve seres humanos e seus relacionamentos, e ao falar do 

passado os quilombolas externam o que existe na consciência do grupo. Raquel Mombelli 

ressalta ainda o vínculo entre a memória coletiva quilombola e o espaço habitado através da 

discussão do conceito de territorialidade, dentre as definições existentes ela ressalta a de que “a 

territorialidade supõe identificação e defesa por parte do grupo: supõe a tradição histórica e 

cultural construída através dos tempos” (GUSMÃO, 1991, p.31 apud MOMBELLI, 2010, 

p.21).  

Em Mumbuca a resistência vinculada ao território e a negociação do Termo de 

Ajustamento de Conduta só podem ser compreendidas junto à percepção da existência de uma 

memória coletiva profundamente arraigada à identidade e ao espaço habitado pelo 

remanescente quilombola. 

Os lugares, a paisagem e diversos outros elementos no território fazem parte da 

memória coletiva que “representa uma corrente de pensamento que envolve seres humanos reais 

relacionando-se uns com os outros” (MOMBELLI, 2010, p.22), por esta razão, a negociação 

do TAC de Mumbuca transcende a ideia de uma mera disputa das terras compartilhadas por 

quilombolas e o Parque Estadual do Jalapão. As demandas dos mumbucas pela continuidade de 

suas práticas tradicionais reforçam a premissa de que “o território é a instância que informa 

sobre a identidade cultural, e indica, sobretudo, uma noção de pertença” (idem, p.20).  

A preservação da “cultura quilombola” e o direito às terras habitadas são 

assegurados pela lei brasileira, mas em Mumbuca, assim como em diversos outros quilombos 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

49 

 

do país, tal direito mostra-se de complexa aplicação quando confrontado com as interferências 

externas que realizam apropriações e expropriações do território.  

É neste contexto dos processos de disputas territoriais contra órgãos da política 

ambiental do governo estadual que a questão política ganha relevância e atualidade em 

Mumbuca, principalmente na negociação em curso do Termo de Ajuste de Conduta que 

regulamenta as práticas permitidas no espaço habitado há mais de um século pelos quilombolas. 

 

2.1 Viagem etnográfica 

Os povos quilombolas e remanescentes surgem, no contexto histórico, em oposição 

ao sistema escravagista, e depois da abolição da escravatura em 13 de maio de 1888 ‒ a Lei 

Áurea ‒ permanecem como contestação aos resquícios socioeconômicos do regime de opressão 

étnica. A resistência manifesta na fuga dos escravos, resultou ao longo dos anos em processos 

naturais de isolamento e interiorização geográfica destes grupos no Brasil. A concentração de 

remanescentes quilombolas na região central do país denota a busca pelo afastamento das 

regiões costeiras e de maior densidade populacional ao longo da reterritorialização e insurreição 

dos quilombolas contra o regime escravista. 

A rota de fuga trilhada pelas duas famílias fundadoras do remanescente quilombola 

de Mumbuca por volta do final do século XIX teve início na Bahia rumo ao norte do antigo 

estado de Goiás, uma jornada em busca de liberdade e melhores condições de sobrevivência. 

Através das memórias individuais e coletivas dos mumbucas é possível ter acesso aos relatos e 

reinterpretações sobre o passado do grupo.  

Os moradores mais velhos do remanescente são os que com maior frequência 

abordam o passado. Segundo Diniz, 50 anos, que nasceu em Mumbuca e se apresenta como 

descendente direto das famílias fundadoras, a história dos quilombolas do Jalapão carrega em 

sua essência o sofrimento e os anseios de migrantes em busca de melhores condições de vida. 

 

Ele (avô de Diniz) veio da Bahia, ele veio lá no tempo da escravidão, que escravidão 

no negócio, como é que chama? Negócio de rei, ficava aquele povo sofrendo, 

passando necessidade e aí, nesse tempo, vei muita gente, vei ele, o meu avô, os dois 

avô meu, por parte de pai por parte de mãe, veio outras pessoas da região aqui […] 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

50 

 

vei tudo corrido de lá. (Diniz Pereira Gonçalves, entrevista concedida a 

CASTRO, 2009, p.12) 

 

A ausência de datas, detalhes ou especificidades no relato de Diniz acerca do trajeto 

de seus ancestrais na rota de fuga da escravidão, salienta os aspectos de maior relevância e 

seletividade na reconstrução que faz sobre o passado, como o sofrimento e as dificuldades 

enfrentados pelos fundadores de Mumbuca. O trabalho geocrítico “Quilombos no Brasil” de 

Simone Rezende Silva (2012, p.4) define a memória quilombola como “o fio condutor que nos 

leva à instituição de um território e à invenção de uma identidade”. O vínculo estabelecido entre 

quilombolas e o território está associado principalmente à representatividade simbólica e 

material da terra como elemento de resistência desde o início da comunidade, tais valores 

aparecem nos discursos e memórias dos habitantes e neste contexto são reforçadas as noções 

de pertença e a identidade cultural coletiva.  

O isolamento e a difícil acessibilidade do território, elementos presente no 

surgimento da maioria dos remanescentes quilombolas, é realidade perpetuada em Mumbuca 

até os presentes dias. Apesar do recente desenvolvimento das cidades vizinhas, das políticas 

públicas de infraestrutura e dos incentivos governamentais voltados especificamente para estes 

grupos, a premissa das barreiras naturais de isolamento do remanescente quilombola pouco se 

alterou desde o século XIX.  

A estrada pavimentada mais próxima localiza-se a cerca de 80 quilômetros do 

remanescente quilombola de Mumbuca. O solo arenoso do Jalapão demanda o uso de veículos 

de grande porte com tração às quatro rodas para a execução de uma viagem segura e rápida até 

o local. Não existem transportes públicos que percorram a região do Jalapão, por isso para 

locomover-se entre Mumbuca e as cidades vizinhas, os moradores comumente aproveitam 

“uma carona”28 quando conseguem, ou utilizam os serviços de uma empresa familiar regional 

conhecida por Rápido Jalapão, a única a prestar o serviço com rotas semanais de Palmas29 a 

Mateiros, e cujas tarifas variam de 4 a 15% de um salário mínimo30. Diversas empresas 

turísticas realizam o trajeto, pois a região é rica em recursos naturais visados pelo ecoturismo e 

                                            
28 Boleia 

29 Capital do estado do Tocantins. 

30 Valor de referência para o salário mínimo em 2012 – R$622,00 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

51 

 

turismo adventure. O custeio destas opções de transporte é inacessível para a população 

equivalendo em média a um salário mínimo por dia de uso do veículo. 

Buscando vivenciar as mesmas experiências de mobilidade dos moradores de 

Mumbuca, ao viajar para a primeira etapa desta pesquisa optei pelo uso do transporte Rápido 

Jalapão no trajeto de 370 km entre Palmas e a cidade de Mateiros (MAPA 03). Para chegar até 

o remanescente quilombola situado a 30 km de Mateiros, usei, mediante permissão das 

autoridades locais, o transporte público escolar que conduz diariamente os alunos de Mumbuca 

a Mateiros. 

 

 
 

MAPA 03 – Localização Geográfica da Cidade de Mateiros 

Fonte: (http://www.gesto.to.gov.br/uc/45/zoneamento). 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

52 

 

 

Viajei pela primeira vez no serviço de transporte da Rápido Jalapão no dia 05 de 

setembro de 2011, saindo da cidade de Palmas às 8 horas da manhã. O veículo, um micro-

ônibus com capacidade para 24 pessoas assentadas, atingiu lotação máxima uma hora depois 

do início da viagem e revelou-se ao longo do trajeto bastante inadequado para os trechos 

arenosos comuns no percurso. Por diversas vezes os passageiros foram obrigados a descer do 

transporte enquanto o auxiliar do motorista instalava tábuas de madeira em frente das rodas 

para remover o automóvel imobilizado pela areia. A manobra durava cerca de 15 minutos. A 

viagem prosseguia por mais algum tempo até que surgisse outro trecho repleto de areia. 

 

 

FOTO 03 – Viagem pelas estradas do Jalapão. 2011 

 

A viagem, que em condições normais de pavimentação da estrada teria a duração 

de aproximadamente quatro horas, levou 12 sob uma temperatura superior a 40º Celsius. Os 

passageiros eram em sua maioria residentes do Jalapão e assimilavam as adversidades da 

estrada com naturalidade, ao invés de reclamações havia muita esperança nas conversas 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

53 

 

trocadas entre eles, falavam muito sobre o quanto era difícil percorrer aquelas terras no passado 

e que em breve tudo seria melhor porque o asfalto “já estava chegando”. Havia passageiros com 

condições físicas aparentemente fragilizadas, como por exemplo uma jovem mãe com seu filho 

de apenas 15 dias, ou ainda um senhor de 80 anos de idade com problemas no coração, mas 

nem mesmo estes reclamavam ou pareciam fustigados pelas condições da viagem. 

A chegada à cidade de Mateiros aconteceu às 8 horas da noite, e apenas no dia 

seguinte foi possível seguir rumo a Mumbuca, no transporte escolar estadual que todas as noites 

conduz os estudantes quilombolas até a cidade, retornando para o remanescente por volta da 

meia-noite. O percurso que liga Mateiros a Mumbuca é de estrada acidentada, com vegetação 

esparsa e curvas sinuosas. Dentro do veículo escolar cuja capacidade é para aproximadamente 

50 pessoas, crianças, jovens e idosos sofrem todos os dias os impactos da viagem perigosa que 

dura cerca de uma hora. O cheiro forte da poeira provoca tosse, e a constante aceleração da 

velocidade, para evitar que o veículo se prenda aos bancos de areia, causa mal estar a muitas 

pessoas. A insegurança e o desconforto daquela viagem demonstraram-me naquele dia o 

esforço feito pelos quilombolas de Mumbuca para frequentar a escola de ensino médio.  

À meia-noite do dia 6 de setembro cheguei a Mumbuca e fui conduzida por um 

jovem quilombola chamado Josivan até a Pousada da Tonha, a única do local. O rapaz era filho 

do casal proprietário, e foi designado para receber-me e instalar-me, pois dado o horário e as 

rotinas de trabalho do remanescente quilombola, seus pais já dormiam na casa ao lado. A 

pousada era uma curiosa construção que retratava, à primeira impressão, a combinação entre 

elementos internos e externos de Mumbuca. Feita em adobe31 e coberta de palha à maneira 

tradicional das residências quilombolas dali, a pousada possuía internamente o diferencial do 

revestimento em concreto e piso de cerâmica. Do lado de fora a fachada fora pintada à mão, 

apresentava traços locais e amadores, mas logo acima havia a pintura colorida de um 

refrigerante de marca multinacional, um contraste inusitado com o lugar. 

A pousada gerida por Antônia, conhecida por “Tonha”, possui cinco quartos e um 

banheiro, ao lado, sem qualquer divisória de parede. Unida por um espaço para refeições, fica 

a casa da família da proprietária cuja varanda, copa e cozinha eram de uso comum aos hóspedes. 

                                            
31 “O adobe é uma técnica tradicional de alvenaria, onde a principal matéria prima é a terra crua. O processo de 

fabricação do tijolo de adobe consiste em amassar a terra, deixá-la descansar por alguns dias e, ainda úmido, 

colocá-la em fôrmas (geralmente de madeira de formato retangular), deixando-a secar ao sol. Atualmente, o tijolo 

também é feito com processo de secagem a sombra, como será visto mais adiante neste trabalho.” (OLIVEIRA 

2003 apud ARAUJO 2009, p.10) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

54 

 

Chamou-me a atenção a inexistência de dispositivos de segurança elementares como 

fechaduras, maçanetas, travas de porta e de janelas. Apenas um fio de barbante preso à porta e 

uma trava de madeira resguardavam os cômodos e definiam o limite entre os ambientes internos 

e externos dos quartos da pousada. Uma demonstração de que em Mumbuca não há 

preocupação com furtos ou violência. 

 

 

FOTO 04 – Fachada da Pousada da Tonha. 2011 

 

Em relação à vivência e utilização do território, Mumbuca corresponde à descrição 

feita por LEITE (1990, p.42) a respeito de territórios de ocupação residencial. 

 

Possuem mais de uma unidade domiciliar ou uma grande unidade domiciliar 

congregando uma família extensa. A produção e a subsistência ocorrem 

através de estratégias coletivas. Nelas se dá a construção de códigos 

específicos de sociabilidade: linguagem corporal e verbal, formas de 

cooperação e reciprocidade construídas no cotidiano, mecanismos de 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

55 

 

solidariedade e troca baseados no parentesco. Na maioria dos casos vivem 

uma experiência compartilhada traduzida em uma história comum. 

 

As residências em Mumbuca são em número de aproximadamente 30, distribuídas 

em um raio de cerca de 2 km. As casas estão dispostas dos dois lados de uma estrada que dá 

acesso ao remanescente quilombola e que tem por local de centralidade a sede da Associação 

dos Artesãos e Extrativistas de Capim Dourado do Povoado de Mumbuca, um galpão feito de 

tijolos de barro, coberto de palha, contendo um salão de reuniões, dois banheiros, uma loja com 

os artesanatos e um telefone público em frente. 

 

 

FOTO 05 – Visão central do remanescente quilombola de Mumbuca. 2011 

 

Em função do pouco contato com a realidade exterior, Mumbuca manteve hábitos 

que indicam ao visitante a longa continuidade temporal do remanescente. O tradicionalismo 

quilombola manifesta-se em elementos tais como as técnicas de construção rudimentares, 

assentes nas capacidade e recursos locais, na agricultura e pecuária dirigidos para o auto 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

56 

 

abastecimento dos moradores. Exceto por algumas casas muito afastadas, a maioria das 

residências possui energia elétrica desde 2001, quando foi instalada a rede local pelo programa 

“Luz Para Todos” do Governo Federal, e estão dispostas espacialmente seguindo uma lógica 

de proximidade parental. Alguns moradores possuem eletrodomésticos, mas predomina o uso 

do fogão a lenha para cozimento dos alimentos e do sal para preservação dos mesmos.  

As rotinas diárias do remanescente quilombola de Mumbuca são marcadas pela 

centralidade do artesanato ligado ao capim dourado. O tempo ocioso e por vezes até mesmo os 

períodos gastos em outras tarefas, é dispensado à costura de peças comercializáveis, 

principalmente no meio feminino. Os homens adultos, em sua maioria, dedicam-se às atividades 

de agricultura e pecuária, desenvolvidas ao longo do dia em regiões afastadas do centro da 

comunidade.  

Não existe jornada de trabalho ou mesmo um horário destinado à costura do capim 

dourado. A prática artesanal faz parte da rotina quilombola, e é comum ver as mulheres 

costurando o capim dourado32 durante diversos momentos do dia, mesmo quando saem de suas 

casas costumam carregar as peças em processo de produção para darem continuidade ao 

trabalho. As visitas mútuas são uma constante na rotina dos moradores, assim se proporcionam 

muitos momentos de costura coletiva entre anfitriões e convidados, com partilha de materiais e 

sugestões sobre os artesanatos em desenvolvimento. Uma pessoa recebe em média dez 

convidados e comparece à residência de dois ou três vizinhos ao longo do dia. Nesta 

informalidade discute-se muita coisa de interesse comum. É um quadro privilegiado para a 

observação do processo infrapolítico e tive o privilégio de estar inserida nele em minha estadia 

entre os Mumbuca. 

Desde o reconhecimento oficial como remanescente quilombola, os habitantes de 

Mumbuca têm aprendido sobre seus deveres e direitos. Além do território assegurado pelo 

artigo 68 do ADCT, é conferido aos quilombolas, independente das singularidades geográficas 

em que se encontrem inseridos, o direito e acesso à saúde, educação, saneamento e outros 

serviços básicos gratuitos de responsabilidade do Estado ou União. As necessidades da 

comunidade são frequentemente discutidas durante as visitas diárias, e é neste ambiente de 

informalidade que geralmente acontecem as decisões e posicionamentos coletivos sobre as 

necessidades locais.  

                                            
32 Expressão comumente usada pelos quilombolas para descrever a atividade. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

57 

 

Uma destas ocasiões aconteceu na tarde do dia 15 de setembro de 2011 quando 

participei de uma discussão sobre o problema de saneamento básico. Era uma reunião 

espontânea que começou com uma visita rotineira dos vizinhos a Antônia, proprietária da 

Pousada na qual me hospedava. Estavam ali cinco mulheres e três homens, e inicialmente 

conversavam sobre trivialidades no espaço de alimentação que é compartilhado entre a pousada 

e a casa da família proprietária do empreendimento.  

O debate sobre as necessidades de saneamento em Mumbuca teve origem a partir 

de uma reclamação de Antônia sobre a escassez de água no remanescente quilombola àquela 

época do ano, e sobre as consequências disto para o turismo local. A conversa desenvolveu-se 

e chamou-me a atenção principalmente a tônica da autoridade feminina nos diálogos. Os 

homens eram minoria e participavam discretamente da conversa enquanto as mulheres 

conduziam a maior parte dos argumentos. Em certo momento da conversa, a proprietária da 

pousada, e anfitriã dos demais presentes, sugeriu que eu possivelmente poderia ajudar, pois 

morava na capital e era jornalista. Todos concordaram sobre minha possível utilidade naquele 

processo de resolução de um problema e pediram-me ajuda. Segundo eles o Banco Mundial 

(por intermédio do BIRD, ou seja Banque internationale pour la reconstruction et le 

développement), havia liberado uma verba para que em parceria com a Fundação Nacional de 

Saúde (FUNASA), fossem instalados banheiros e distribuição de água na comunidade. As obras 

que haviam iniciado há mais de seis meses nunca foram concluídas e os quilombolas 

contratados para trabalhar no projeto não haviam sequer recebido o pagamento pelos dias de 

serviço.  

O grupo reunido naquela tarde pediu que eu fornecesse o número do telefone da 

FUNASA, o que fiz no mesmo instante. Pediram-me também que os ajudasse a escrever um e-

mail para mandar a uma juíza que visitara o remanescente meses atrás e que se disponibilizara 

a ajudar, o que também fiz. Ao final daquele dia, quando os convidados de Antônia foram 

embora, várias medidas haviam sido delineadas e distribuídas com o intuito de equacionar os 

problemas de saneamento básico em Mumbuca. 

A vivência daquele momento permitiu-me vislumbrar dinâmicas infrapolíticas no 

remanescente quilombola de Mumbuca, e observar as habilidades daquelas pessoas como atores 

políticos na reivindicação dos próprios direitos. Cientes das limitações provocadas pelo 

isolamento geográfico, os quilombolas de Mumbuca estabelecem parcerias informais com 

elementos externos pontuais nas rotinas da comunidade, geralmente turistas e pesquisadores, 

que apoiam suas causas e fortalecem os processos de negociação. O sofrimento silencioso 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

58 

 

outrora vivenciado pelos fundadores de Mumbuca e perpetuado ao longo de diversas décadas 

gradativamente cede espaço às interrogações, mobilizações internas e manifestações coletivas 

de inconformidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

59 

 

2.2. Árvore Genealógica dos Mumbucas 

 
O remanescente quilombola de Mumbuca é uma família. A importância social do 

parentesco é evidenciada nas rotinas, diálogos, dinâmicas internas e recepção aos visitantes. Já 

na loja da Associação de Artesãos de Capim Dourado, local de centralidade e onde se 

estabelecem as relações com turistas, é possível observar um banner de aproximadamente dois 

metros de largura com 80 centímetros de altura no qual é representada a árvore genealógica dos 

mumbucas, conectando todos os quilombolas que hoje habitam o remanescente com as três 

famílias apontadas como fundadoras da comunidade.  

O material gráfico impresso em lona branca foi confeccionado em 2010 pela 

socióloga Eliane Castro e pelo historiador Luciano Pereira e faz parte de um projeto de 

financiamento público chamado “Capim Dourado:Trançando a Tradição”. Este levantamento 

genealógico dos mumbucas teve início em 2009 e baseou-se na informação facultada pelos 

moradores, uma vez que há escassez de documentos dos antepassados e alguns sequer tiveram 

registro civil ao longo de suas vidas. O trabalho foi resultado de um convênio aprovado pelo 

Ministério da Cultura e recebeu R$177.625,00 sendo R$142.100,00 do Governo Federal e 

R$35.525,00 do Governo do Estado do Tocantins. Além da construção de árvore genealógica, 

o projeto que tinha por objetivo o inventário do saber fazer dos artesãos de Mumbuca (CASTRO 

e PEREIRA, 2010, p.7) deu origem a um catálogo fotográfico com desenhos do trançado de 

capim dourado e uma revista histórica sobre a comunidade.  

O banner da árvore genealógica dos mumbucas é continuamente exposto junto às 

mandalas, peças de maior destaque de comercialização na loja dos artesãos. Na representação 

gráfica há uma distribuição nominal dos descendentes de três famílias fundadoras do 

remanescente através de uma estrutura de organograma com 285 indivíduos, distribuídos em 

52 famílias e 7 gerações. Cada uma das gerações é representada por uma cor diferente. Em 

razão do tamanho limitado do banner e do elevado número de informações nele contidas, a 

leitura do material é comprometida, fatores como a incidência do sol e a umidade têm 

contribuído com o desgaste das imagens que tornam-se gradualmente ilegíveis. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

60 

 

 

FOTO 06 – Imagem parcial da árvore genealógica dos mumbucas na loja da comunidade 

Fonte: Trilhas do Capim Dourado, 2012 (http://www.trilhasdocapimdourado.blogspot.com) 

 

No banner da árvore genealógica dos mumbucas é possível perceber como os atuais 

moradores do remanescente estão relacionados entre si. É possível constatar a existência um 

sistema endogâmico, pois a maioria dos casamentos ocorre dentro da comunidade, entre primos 

de primeiro, segundo ou terceiro grau.  

 A genealogia dos mumbucas é neste sentido uma representação da memória do 

remanescente e do território, cuja propriedade coletiva é perpetuada ao longo das gerações. Os 

elos de parentesco são também uma aliança territorial, sendo os ancestrais constantemente 

mencionados pelos mumbucas. É também muito raro o casamento de quilombolas com pessoas 

de fora da comunidade.  

Apesar da centralidade que o gráfico genealógico dos mumbucas ocupa na loja do 

capim dourado, os quilombolas fazem poucas menções ao material, ele desempenha a função 

de memorial da comunidade através da fixa representação das lembranças coletivas ali 

selecionadas, sendo enaltecido pelos mumbucas sempre que um turista ou pesquisador interroga 

acerca de seu conteúdo. Na representação gráfica das famílias é importante observar a presença 

de poucos sobrenomes, pois os mumbucas preferem o tratamento informal e até mesmo o uso 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

61 

 

de alcunhas - que tem maior importância cultural, outra justificativa para tal questão é o fato de 

que as relações endogâmicas resultaram na repetição dos nomes familiares ao longo das 

gerações o que tornaria a apresentação dos mesmos bastante redundante. 

O banner genealógico dos mumbucas permite uma reflexão sobre a seletividade das 

memórias, uma vez que, ao percorrer a lista de ascendentes dos 169 moradores que atualmente 

residem no quilombo, a árvore aponta para dois núcleos familiares, indicando e perpetuando a 

ideia de que a comunidade tenha se originado a partir de dois casais.  

É pouco provável que apenas os casais indicados nos troncos de origem da árvore 

genealógica dos mumbucas tenham fundado o remanescente, pois os relatos dos quilombolas 

fazem menção à fuga de um grupo da Bahia, e considerando que Maria Jacinta, uma das 

matriarcas representadas no topo da genealogia, era uma indígena da região e foi capturada por 

seu esposo Antônio Beato, isto reduziria a três o número de fugitivos do sistema escravagista 

que formaram Mumbuca. 

Ao interrogar alguns quilombolas acerca da possibilidade de haver pessoas não 

mencionadas na árvore genealógica da comunidade, obtive como resposta a informação de que 

algumas foram embora do remanescente no passado com suas famílias e jamais voltaram, e até 

mesmo os mais velhos já haviam esquecido seus nomes e vínculos parentais. Neste sentido é 

possível estabelecer uma relação entre o lembrar e o esquecer, considerando que permanecem 

nas memória coletiva aqueles que continuaram a residir em Mumbuca ou retornaram 

pontualmente para visitar seus familiares. 

A exclusão de indivíduos das memória genealógica mumbuca no presente, 

relaciona-se também com o futuro através da possibilidade de esquecimento permanente de 

famílias que já fizeram parte do remanescente quilombola. De acordo com o historiador Bruno 

Picoli a seletividade das memórias pode ser considerada uma tentativa de evidenciar a 

importância de aspectos do passado e relacioná-los ao presente e futuro. 

 

Existe uma relação intrínseca entre o lembrado e o esquecido. Ao 

rememorar – ação que envolve intenção subjetivizada – o enunciante 

presentifica o passado – ou parte deste – de acordo com suas 

possibilidades hodiernas e projeções futurísticas. Busca, 

concomitantemente, atribuir significado e perspectivas de preservação 

a esse passado rememorado, numa relação de futuro no/do passado 

mediado pelo presente. (PICOLI, 2010, p.178) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

62 

 

 

Não existe entre os mumbucas a intenção de excluir as lembranças das famílias que 

deixaram o remanescente, pelo contrário, alguns até esforçam-se para lembrar nomes ou 

feições, mas a ausência de documentos e o crescente número de integrantes da comunidade 

dificulta o processo de resgate de tais memórias. O sociólogo João Carlos Tedesco (2004, p.94) 

acredita que “no fundo, é a identidade que está na origem da memória”, sendo neste sentido a 

atual compreensão dos mumbucas acerca de si e do mundo, um dos principais elementos no 

registro das memórias genealógicas da comunidade. Ao lembrarem apenas de seus ancestrais 

mais próximos, os quilombolas consultados no processo de elaboração da árvore genealógica 

de Mumbuca evidenciam a reconstrução do passado, da identidade e da memória coletiva 

através da realidade presente.  

Woortmann (2000, p. 214 ) afirma que “o parentesco é construído por uma memória 

seletiva: o que deve ser retido e o que deve ser esquecido, a depender do valor que representa 

para o que se poderia chamar de ‘agentes da memória’”. Os relatos orais dos quilombolas de 

Mumbuca sobre seus antepassados foram a principal fonte de informações na elaboração da 

genealogia da comunidade (CASTRO e PEREIRA, 2010, p.8) desta maneira, cada pessoa 

entrevistada no processo de construção coletiva dos registros tornou-se um agente da memória, 

tendo o poder de, através da lembrança ou esquecimento, incluir e excluir pessoas no 

levantamento familiar, e consequentemente na lista de pessoas com direito à posse da terra 

coletiva. 

A respeito da árvore genealógica Woortmann (2010, p. 215) ressalta em um estudo 

sobre imigrantes alemães no Brasil, que a memória genealógica é sobretudo uma forma de 

memória oral. Para a autora, ainda que sejam incluídos parentes distantes em uma árvore 

genealógica a ênfase está em seu tronco, e a árvore genealógia desempenha papel de grande 

importância na organização social de um espaço de memória. 

Os quilombolas de mumbuca não sabem informar os nomes completos dos seus 

ancestrais, e pude perceber que apelidos não são de grande relevância na comunidade. Quando 

interrogados a respeito das origens de Mumbuca, há concenso entre os moradores que apontam 

três nomes para os seus fundadores.  São estes o casal Antônio Beato e Luiza, e José Delfino 

que, conforme mencionado anteriormente, ao chegar à região casou-se com uma indígena por 

ele capturada. Entre os quilombolas não há informações sobre quaisquer vínculos de parentesco 

entre os três fundadores e, embora seja bastante provável que o grupo de fugitivos da Bahia 

fosse numéricamente maior, apenas estes indivíduos são mencionados na origem genealógica 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

63 

 

dos quilombos. 

Pude perceber a importância da família e do parentesco em Mumbuca em diferentes 

situações. Ao ser apresentada a alguém do remanescente por exemplo, fui com frequencia 

interrogada acerca do nome dos meus pais, irmãos e avós, e observei que os quilombolas faziam 

as mesmas perguntas a diversos visitantes quando estes almoçavam ou pernoitavam na 

comunidade, tive a impressão de que era importante para eles compreenderem a árvore 

genealógica das pessoas com quem se relacionavam. Nos diálogos dos quilombolas notei 

também constantes menções aos ancestrais e parentes vivos, tendo a família importância 

fundamental como a principal estrutura de coesão social do remanescente. Diante de tais fatos 

percebi ainda que era muito importante para os quilombolas que durante nossas conversas eu 

tivesse compreensão a respeito das pessoas mencionadas e seus vínculos, o que às vezes 

parecia-me complicado, uma vez que as uniões endogâmicas ligavam alguns indivíduos entre 

si em dois ou mais elos simultâneos de parentesco. Por tais motivos dediquei-me à 

reconstituição da árvore genealógica dos mumbucas, e neste processo consultei diversas 

pessoas da comunidade, confrontando a informação apresentada no banner do projeto Capim 

Dourado: Trançando a Tradição e ainda complementando-as no registro de um relatório 

extensivo, uma vez que diversos dados encontravam-se defasados ou mesmo apagados pela 

intempéres às quais o material é submetido ao longo dos anos. 

A definição de parentesco pode ser estabelecida por diferentes critérios. No caso 

dos mumbucas invoca-se o fator biológico ou afinidade através do vínculo do casamento. O 

conceito de família encontra diferentes percepções na antropologia, para Levi-Strauss (1974, 

p.17) trata-se de um grupo social originado pelo casamento, uma união legalizada com direitos 

e obrigações de cunho económico, religioso e sexual dentre outros, já Natalie Davis (1977, 

p.87) ao analisar a família moderna a descreve como uma “estratégia de sobrevivência”, e Pierre 

Bourdieu (1987, p.81) utiliza definição semelhante ao referir-se à família como “estratégia 

matrimonial”.   

Ao tratar a árvore genealógica  mumbuca pude perceber que a religião é o principal 

influenciador do formato das familias, sendo a maioria dos núcleos compostos por casais 

heterosexuais de união institucionalizada nas instâncias civil e (ou) religiosa. São raros os casos 

de maternidade ou paternidade entre indivíduos não casados, existe na árvore genealógica de 

Mumbuca poucos indivíduos que possuem filhos apesar de não terem cônjuges, e dentre estes 

é possível que a ausência do nome de um dos progênitores esteja relacionada ao esquecimento, 

e não ao desconhecimento destes.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

64 

 

Em relação ao atual formato das famílias mumbucas, uma pesquisa realizada em 

2012 pela socióloga Ana Lúcia Pereira por intermédio de entrevistas com as famílias residentes 

em Mumbuca, classificou os núcleos familiares (p.111-112) por habitação da seguinte maneira: 

 

A - casal com filhos (marido, mulher e filhos); 

B - casal sem filhos (marido e mulher); 

C - casal com netos (marido, mulher e neto); 

D - mulheres solteiras chefes de famílias (mulher solteira com filhos); 

E - mulheres separadas chefes de famílias (mulher separada com filhos); 

F - mulheres viúvas chefes de famílias (mulher viúva com filhos ou netos); 

G - mulher solteira que vive só; 

H - mulher solteira que vive com agregados (mulher solteira, sem filhos, que vive 

com agregados sendo que cada um é responsável pelo seu próprio sustento); 

I - homem que vive só (solteiro, separado, viúvo). 

 

O trabalho de PEREIRA (2012, p. 113) revelou a seguinte distribuição quantitativa 

destes grupos em Mumbuca: 

 

TIPOS DE FAMÍLIAS ENCONTRADAS NA COMUNIDADE MUMBUCA 

 

 

O levantamento de dados sobre os tipos de famílias em cada residência de 

Mumbuca demonstra que 51% dos núcleos são casais tradicionais, sendo esta composição a 

predominante, o número de famílias chefeadas por mulheres na comunidade corresponde a 21% 

do total, e há ainda um considerável percentual de pessoas viúvas que residem sozinhas, mas 

não é possível estabelecer tal quantia com precisão uma vez que os dados sobre homens 

separados e viúvos são apresentados em conjunto. 

Evitando a discussão conceitual de tais termos ou a ênfase nos sistemas de 

linguagem que circunscrevem as relações de parentesco, apresento aqui uma sucinta análise de 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

65 

 

Mumbuca através do relatório genealógico da comunidade, com o intuito de evidenciar a 

importância da família e dos laços afetivos e consaguineos no uso social do território, 

A elevada quantia de descendentes dos fundadores de Mumbuca impossibilita a 

representação da árvore genealógica em um único gráfico neste trabalho, por isso, para melhor 

compreensão dos vínculos familiares dos quilombolas, serão apresentadas inicialmente duas 

estruturas lineares que relacionam os moradores do remanescente às famílias fundadoras 

através de vínculos de parentesco. Conforme já mencionado, os mumbucas acreditam que dois 

casais deram origem ao remanescente, o primeiro formado pelo quilombola José Delfino e sua 

esposa indígena Maria Jacinta, o segundo formado pelos quilombolas Antônio Beato e sua 

esposa Luíza. Para a análise das famílias originadas a partir destes dois casais, será  considerada 

a filiação bilateral uma vez que não há exclusividade ou preferência dos laços parentais em 

relação aos progenitores em Mumbuca. O relatório gráfico destes núcleos famíliares tem o 

intuito de demonstrar o número de gerações que habitou o território quilombola, até a conclusão 

deste trabalho, segundo depoimentos dos mumbucas.  

É importante ressaltar que, em decorrência das relações endogâmicas, a maioria dos 

quilombolas possui ascendência nas três famílias descritas como fundadoras do remanescente, 

o que ocasiona a apresentação de um mesmo indivíduo nas diferentes genealogias, mas com 

referenciações distintas. Por exemplo: Laurentina Matos, que durante a elaboração deste 

trabalho era a pessoa viva mais longeva de Mumbuca, aparece na quarta geração de 

descendentes de José Delfino como sua bisneta, e surge novamente na terceira geração de 

Antônio Beato como esposa de seu neto. 

Cada um dos dois grupos de genealogias apresentados a seguir possui indicação 

numérica da geração referenciada e indicadores de matrimônio (m.) com o intuito de facilitar a 

compreensão dos vínculos. 

 

Resumo dos descendentes de Antônio Beato e Luiza: 

 

1. Antônio Beato (#1) 

m.Luiza (#2) 

  2. Osano Beato (#3) 
  
  m.Ursulina Alves (#4) 
  
    3. Bertina (#5) 
    
    m.Raimundo Suplício (#12) 
    
      4. Evangelina (#45) 
      
      m.Edito (#207) 
      



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

66 

 

        5. Jardilene (#208) 
        
        5. Edilene (#209) 
        
        m.Francisco (#177) 
        
          6. Iury (#214) 
          
          6. Taís (#215) 
          
          6. Laís (#216) 
          
        5. Edito Filho (#210) 
        
        m.Dazinete (#140) 
        
          6. Rosana (#217) 
          
          6. Milena (#218) 
          
        5. Gesivaldo (#211) 
        
        5. Agnaldo (#212) 
        
        5. Jacilene (#213) 
        
        m.Arnon (#224) 
        
          6. Iasmin (#225) 
          
      4. Nazaré (#46) 
      
      m.José Dengoso (#219) 
      
        5. Didica (#220) 
        
        m.Eurípedes (#270) 
        
          6. Dejane (#271) 
          
          6. Dejanire (#272) 
          
          6. Jaime (#273) 
          
          6. Cleidiane (#274) 
          
        5. Ariosman (#221) 
        
        m.Dalvina (#275) 
        
          6. Daiana (#276) 
          
          6. Débora (#277) 
          
        5. Dalmaciano (#222) 
        
        m.Zeleni (#141) 
        
          6. Daniel (#226) 
          
          6. Keila (#227) 
          
          6. Leiliane (#228) 
          
          6. Fernando (#229) 
          
          6. Samuel (#230) 
          
        5. Gumercindo (Vereador) (#223) 
        
        m.Maria Helena (#231) 
        
          6. Genivaldo (#232) 
          
          6. Genivan (#233) 
          
          6. Gerdiley (#234) 
          
          6. Eliane (#235) 
          
          6. Gilmaria (#236) 
          
      4. Laurita (#47) 
      
      m.Walmir (#71) 
      
        5. Iara (#156) 
        
        5. Valdelice (#157) 
        
        5. Lucirene (#158) 
        
        5. Vilmar (#159) 
        
        5. Valdirene (#160) 
        



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

67 

 

        m.Fleudison (#161) 
        
          6. Karen (#162) 
          
          6. Keren (#163) 
          
    3. João Lamberto (#6) 
    
    3. Terezinha (#7) 
    
    3. Diolino Beato (#8) 
    
    m.Maria Francisca (#43) 
    
      4. Zulmira (#48) 
      
      m.(Desconhecido) 
      
        5. Jailson (#278) 
        
        5. Paulo Jr. (#279) 
        
        5. Raquel (#280) 
        
        5. Luzane (#281) 
        
      4. Maria Filha (#49) 
      
      m.Acilon (#282) 
      
        5. Artemisia (#283) 
        
        5. Acilon Filho (#284) 
        
      4. Ursolina (#50) 
      
      m.Vilenio (#52) 
      
        5. Railane (#78) 
        
        5. Raí (#79) 
        
        5. Carlos (#80) 
        
        5. Safira (#81) 
        
        5. Fabiana (#82) 
        
      4. Adir (#51) 
      
      m.Daldiva (#53) 
      
        5. Odiel (#83) 
        
        5. Marijane (#84) 
        
        5. Arisnéia (#85) 
        
        5. Edson (#86) 
        
        5. Daldivina (#87) 
        
    3. Antônia (#9) 
    
    3. Antônio Beato (#10) 
    
    m.Guilhermina Matos (Miúda) (#13) 
    
      4. Vilenio (#52) 
      
      m.Ursolina (#50) 
      
        5. Railane (#78) 
        
        5. Raí (#79) 
        
        5. Carlos (#80) 
        
        5. Safira (#81) 
        
        5. Fabiana (#82) 
        
      4. Daldiva (#53) 
      
      m.Adir (#51) 
      
        5. Odiel (#83) 
        
        5. Marijane (#84) 
        
        5. Arisnéia (#85) 
        
        5. Edson (#86) 
        
        5. Daldivina (#87) 
        



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

68 

 

      4. Elmíria (#54) 
      
      4. Nemias (#55) 
      
      m.Antonia (#88) 
      
        5. Silvanete (#89) 
        
        m.(Desconhecido) 
        
          6. Oksana (#285) 
          
        5. Silvania (#90) 
        
        5. Gislene (#91) 
        
        5. Orlei (#92) 
        
        5. Nanda (#93) 
        
        5. Geane (#94) 
        
        5. Elzivam (#95) 
        
        5. Orlean (#96) 
        
        5. Nilvam (#97) 
        
      4. Edna (#56) 
      
      4. Irene Beato (#57) 
      
      m.Luis (#98) 
      
        5. Irenir (#99) 
        
        5. Luciano (#100) 
        
        5. Luciana (#101) 
        
        5. Ana Lucia (#102) 
        
        5. Ana Paula (#103) 
        
        5. Luana (#104) 
        
        5. Rafael (#105) 
        
        5. Luis Carlos (#106) 
        
      4. Evanil (#58) 
      
      m.Dalvino (#107) 
      
        5. Rosana (#108) 
        
        5. Vanessa (#109) 
        
      4. Delvanice (#59) 
      
      m.Acilon (#110) 
      
        5. Daniela (#111) 
        
        5. Elcivan (#112) 
        
        5. Elisnan (#113) 
        
        5. Naiana (#114) 
        
        5. Jame (#115) 
        
      4. Ovídia (#60) 
      
      m.Delmiro (#237) 
      
        5. Maurício (#238) 
        
        m.Josilene (#128) 
        
          6. Vitória (#240) 
          
          6. Sofia (#241) 
          
        5. Angelina (#239) 
        
        m.Leonardo (#242) 
        
          6. Mateus (#243) 
          
      4. Noemi (Doutora) (#61) 
      
      4. Antônia (Tonha da Pousada) (#62) 
      
      m.José (Paizinho) (#64) 
      



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

69 

 

        5. Josivan (#75) 
        
        5. Ismael (#76) 
        
        5. Jeisiane (#77) 
        
    3. José Beato (#11) 
    
    m.Laurentina Matos (#34) 
    
      4. José (Paizinho) (#64) 
      
      m.Antônia (Tonha da Pousada) (#62) 
      
        5. Josivan (#75) 
        
        5. Ismael (#76) 
        
        5. Jeisiane (#77) 
        
      4. Almerinda (#65) 
      
      m.Juraci (#116) 
      
        5. Iraciene (#117) 
        
        m.Adelino (#244) 
        
          6. Rose (#245) 
          
          6. Raisa (#246) 
          
          6. Denise (#247) 
          
          6. Alex (#248) 
          
          6. Alan (#249) 
          
          6. Ítala Keise (#250) 
          
          6. Játila Iume (#251) 
          
        5. Ana Cláudia (A jovem) (#118) 
        
        5. Sirlene (#119) 
        
        5. Rosineide (#120) 
        
        5. Silas (#121) 
        
        5. Juraildes (#122) 
        
        5. Ronaldo (#123) 
        
        m.Marineide (#129) 
        
          6. Cristiano (#252) 
          
          6. Michael (#253) 
          
          6. Lana (#254) 
          
        5. Nubia (#124) 
        
        5. Claudiana (#125) 
        
        5. Givoene (#126) 
        
      4. Jovan (#66) 
      
      4. Martina (#67) 
      
      m.Ariosvaldo (#127) 
      
        5. Josilene (#128) 
        
        m.Maurício (#238) 
        
          6. Vitória (#240) 
          
          6. Sofia (#241) 
          
        5. Marineide (#129) 
        
        m.Ronaldo (#123) 
        
          6. Cristiano (#252) 
          
          6. Michael (#253) 
          
          6. Lana (#254) 
          
        5. Arnon (#130) 
        
        5. Antonia (#131) 
        



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

70 

 

        5. Maureni (#132) 
        
        m.(Desconhecido) 
        
          6. Raniere (#255) 
          
          6. Igor (#256) 
          
          6. Felipe (#257) 
          
          6. Daniela (#258) 
          
          6. Taís (#259) 
          
          6. Luís Antônio (#260) 
          
          6. Jaiane (#261) 
          
        5. Raquel (#133) 
        
        5. Eloide (#134) 
        
        5. Larissa (#135) 
        
        5. Mirian (#136) 
        
      4. Joezi (#68) 
      
      4. Jaci (#69) 
      
      m.Davi (#137) 
      
        5. Raimundo Neto (#138) 
        
        m.Raimunda (#262) 
        
          6. Jussara (#263) 
          
          6. Rafael (#264) 
          
        5. Geni (#139) 
        
        5. Dazinete (#140) 
        
        m.Edito Filho (#210) 
        
          6. Rosana (#217) 
          
          6. Milena (#218) 
          
        5. Zeleni (#141) 
        
        m.Dalmaciano (#222) 
        
          6. Daniel (#226) 
          
          6. Keila (#227) 
          
          6. Leiliane (#228) 
          
          6. Fernando (#229) 
          
          6. Samuel (#230) 
          
        5. Genivaldo (#142) 
        
        5. Vanda (#143) 
        
        5. Leila (#144) 
        
        5. André (#145) 
        
        5. Romário (#146) 
        
        5. Márcia (#147) 
        
        m.Cleidimar (#265) 
        
          6. Marcos Felipe (#266) 
          
          6. Lucas (#267) 
          
        5. Genon (#148) 
        
        5. Ronan (#149) 
        
      4. Diomar (Santinha) (#70) 
      
      m.Venceslau (#150) 
      
        5. Edvam (#151) 
        
        5. Ednei (#152) 
        
        m.(Desconhecido) 
        



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

71 

 

          6. Naiane (#153) 
          
          6. Amarildo (#154) 
          
          6. Ester (#155) 
          
      4. Walmir (#71) 
      
      m.Laurita (#47) 
      
        5. Iara (#156) 
        
        5. Valdelice (#157) 
        
        5. Lucirene (#158) 
        
        5. Vilmar (#159) 
        
        5. Valdirene (#160) 
        
        m.Fleudison (#161) 
        
          6. Karen (#162) 
          
          6. Keren (#163) 
          
      4. Laurina (Tia Nem) (#72) 
      
      m.Adelsino (#172) 
      
        5. Laurineide (#179) 
        
        5. Adelsinê (#180) 
        
        m.Maria Neta (#268) 
        
          6. Ramires (#269) 
          
        5. Léia (#181) 
        
        5. Abgail (#182) 
        
        5. Adelsino Jr. (#183) 
        
      4. Moisés (#73) 
      
      m.Osali (#184) 
      
        5. Osailde (#185) 
        
        5. Juliene (#186) 
        
        m.(Desconhecido) 
        
          6. Amanda (#192) 
          
        5. Ilana (#187) 
        
        5. Osani (#188) 
        
        m.(Desconhecido) 
        
          6. Miguel (#193) 
          
          6. Eduarda (#194) 
          
        5. Marciana (#189) 
        
        5. Iolanda (#190) 
        
        5. Solene (#191) 
        
        m.Éder (#195) 
        
          6. Danilo (#196) 
          
          6. Daniel (#197) 
          
          6. Daniela (#198) 
          
          6. Davi (#199) 
          
      4. Miratan (#74) 
      
      m.Maria dos Prazeres (#200) 
      
        5. Natanael (#201) 
        
        5. Patrícia (#202) 
        
        5. Elizângela (#203) 
        
        5. Miriam (#204) 
        
        m.Darley (#205) 
        



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

72 

 

          6. Cássia Manuela (#206) 
          
 

Resumo dos descendentes de José Delfino e Maria Jacinta 

 

1. José Delfino (#27) 

m.Maria Jacinta (#28) 

  2. Guardina (#25) 
  
  m.Emídio Pereira (#26) 
  
    3. Laurina Pereira Matos (#14) 
    
    m.Silvério Ribeiro Matos (#15) 
    
      4. Laurentina Matos (#34) 
      
      m.José Beato (#11) 
      
        5. José (Paizinho) (#64) 
        
        m.Antônia (Tonha da Pousada) (#62) 
        
          6. Josivan (#75) 
          
          6. Ismael (#76) 
          
          6. Jeisiane (#77) 
          
        5. Almerinda (#65) 
        
        m.Juraci (#116) 
        
          6. Iraciene (#117) 
          
          m.Adelino (#244) 
          
            7. Rose (#245) 
            
            7. Raisa (#246) 
            
            7. Denise (#247) 
            
            7. Alex (#248) 
            
            7. Alan (#249) 
            
            7. Ítala Keise (#250) 
            
            7. Játila Iume (#251) 
            
          6. Ana Cláudia (A jovem) (#118) 
          
          6. Sirlene (#119) 
          
          6. Rosineide (#120) 
          
          6. Silas (#121) 
          
          6. Juraildes (#122) 
          
          6. Ronaldo (#123) 
          
          m.Marineide (#129) 
          
            7. Cristiano (#252) 
            
            7. Michael (#253) 
            
            7. Lana (#254) 
            
          6. Nubia (#124) 
          
          6. Claudiana (#125) 
          
          6. Givoene (#126) 
          
        5. Jovan (#66) 
        
        5. Martina (#67) 
        
        m.Ariosvaldo (#127) 
        
          6. Josilene (#128) 
          
          m.Maurício (#238) 
          
            7. Vitória (#240) 
            



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

73 

 

            7. Sofia (#241) 
            
          6. Marineide (#129) 
          
          m.Ronaldo (#123) 
          
            7. Cristiano (#252) 
            
            7. Michael (#253) 
            
            7. Lana (#254) 
            
          6. Arnon (#130) 
          
          6. Antonia (#131) 
          
          6. Maureni (#132) 
          
          m.(Desconhecido) 
          
            7. Raniere (#255) 
            
            7. Igor (#256) 
            
            7. Felipe (#257) 
            
            7. Daniela (#258) 
            
            7. Taís (#259) 
            
            7. Luís Antônio (#260) 
            
            7. Jaiane (#261) 
            
          6. Raquel (#133) 
          
          6. Eloide (#134) 
          
          6. Larissa (#135) 
          
          6. Mirian (#136) 
          
        5. Joezi (#68) 
        
        5. Jaci (#69) 
        
        m.Davi (#137) 
        
          6. Raimundo Neto (#138) 
          
          m.Raimunda (#262) 
          
            7. Jussara (#263) 
            
            7. Rafael (#264) 
            
          6. Geni (#139) 
          
          6. Dazinete (#140) 
          
          m.Edito Filho (#210) 
          
            7. Rosana (#217) 
            
            7. Milena (#218) 
            
          6. Zeleni (#141) 
          
          m.Dalmaciano (#222) 
          
            7. Daniel (#226) 
            
            7. Keila (#227) 
            
            7. Leiliane (#228) 
            
            7. Fernando (#229) 
            
            7. Samuel (#230) 
            
          6. Genivaldo (#142) 
          
          6. Vanda (#143) 
          
          6. Leila (#144) 
          
          6. André (#145) 
          
          6. Romário (#146) 
          
          6. Márcia (#147) 
          
          m.Cleidimar (#265) 
          
            7. Marcos Felipe (#266) 
            



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

74 

 

            7. Lucas (#267) 
            
          6. Genon (#148) 
          
          6. Ronan (#149) 
          
        5. Diomar (Santinha) (#70) 
        
        m.Venceslau (#150) 
        
          6. Edvam (#151) 
          
          6. Ednei (#152) 
          
          m.(Desconhecido) 
          
            7. Naiane (#153) 
            
            7. Amarildo (#154) 
            
            7. Ester (#155) 
            
        5. Walmir (#71) 
        
        m.Laurita (#47) 
        
          6. Iara (#156) 
          
          6. Valdelice (#157) 
          
          6. Lucirene (#158) 
          
          6. Vilmar (#159) 
          
          6. Valdirene (#160) 
          
          m.Fleudison (#161) 
          
            7. Karen (#162) 
            
            7. Keren (#163) 
            
        5. Laurina (Tia Nem) (#72) 
        
        m.Adelsino (#172) 
        
          6. Laurineide (#179) 
          
          6. Adelsinê (#180) 
          
          m.Maria Neta (#268) 
          
            7. Ramires (#269) 
            
          6. Léia (#181) 
          
          6. Abgail (#182) 
          
          6. Adelsino Jr. (#183) 
          
        5. Moisés (#73) 
        
        m.Osali (#184) 
        
          6. Osailde (#185) 
          
          6. Juliene (#186) 
          
          m.(Desconhecido) 
          
            7. Amanda (#192) 
            
          6. Ilana (#187) 
          
          6. Osani (#188) 
          
          m.(Desconhecido) 
          
            7. Miguel (#193) 
            
            7. Eduarda (#194) 
            
          6. Marciana (#189) 
          
          6. Iolanda (#190) 
          
          6. Solene (#191) 
          
          m.Éder (#195) 
          
            7. Danilo (#196) 
            
            7. Daniel (#197) 
            
            7. Daniela (#198) 
            



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

75 

 

            7. Davi (#199) 
            
        5. Miratan (#74) 
        
        m.Maria dos Prazeres (#200) 
        
          6. Natanael (#201) 
          
          6. Patrícia (#202) 
          
          6. Elizângela (#203) 
          
          6. Miriam (#204) 
          
          m.Darley (#205) 
          
            7. Cássia Manuela (#206) 
            
      4. Guilhermina Matos (Miúda) (#13) 
      
      m.Antônio Beato (#10) 
      
        5. Vilenio (#52) 
        
        m.Ursolina (#50) 
        
          6. Railane (#78) 
          
          6. Raí (#79) 
          
          6. Carlos (#80) 
          
          6. Safira (#81) 
          
          6. Fabiana (#82) 
          
        5. Daldiva (#53) 
        
        m.Adir (#51) 
        
          6. Odiel (#83) 
          
          6. Marijane (#84) 
          
          6. Arisnéia (#85) 
          
          6. Edson (#86) 
          
          6. Daldivina (#87) 
          
        5. Elmíria (#54) 
        
        5. Nemias (#55) 
        
        m.Antonia (#88) 
        
          6. Silvanete (#89) 
          
          m.(Desconhecido) 
          
            7. Oksana (#285) 
            
          6. Silvania (#90) 
          
          6. Gislene (#91) 
          
          6. Orlei (#92) 
          
          6. Nanda (#93) 
          
          6. Geane (#94) 
          
          6. Elzivam (#95) 
          
          6. Orlean (#96) 
          
          6. Nilvam (#97) 
          
        5. Edna (#56) 
        
        5. Irene Beato (#57) 
        
        m.Luis (#98) 
        
          6. Irenir (#99) 
          
          6. Luciano (#100) 
          
          6. Luciana (#101) 
          
          6. Ana Lucia (#102) 
          
          6. Ana Paula (#103) 
          
          6. Luana (#104) 
          



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

76 

 

          6. Rafael (#105) 
          
          6. Luis Carlos (#106) 
          
        5. Evanil (#58) 
        
        m.Dalvino (#107) 
        
          6. Rosana (#108) 
          
          6. Vanessa (#109) 
          
        5. Delvanice (#59) 
        
        m.Acilon (#110) 
        
          6. Daniela (#111) 
          
          6. Elcivan (#112) 
          
          6. Elisnan (#113) 
          
          6. Naiana (#114) 
          
          6. Jame (#115) 
          
        5. Ovídia (#60) 
        
        m.Delmiro (#237) 
        
          6. Maurício (#238) 
          
          m.Josilene (#128) 
          
            7. Vitória (#240) 
            
            7. Sofia (#241) 
            
          6. Angelina (#239) 
          
          m.Leonardo (#242) 
          
            7. Mateus (#243) 
            
        5. Noemi (Doutora) (#61) 
        
        5. Antônia (Tonha da Pousada) (#62) 
        
        m.José (Paizinho) (#64) 
        
          6. Josivan (#75) 
          
          6. Ismael (#76) 
          
          6. Jeisiane (#77) 
          
      4. Emenegildo (#30) 
      
      m.Elvira (#42) 
      
        5. Maria Francisca (#43) 
        
        m.Diolino Beato (#8) 
        
          6. Zulmira (#48) 
          
          m.(Desconhecido) 
          
            7. Jailson (#278) 
            
            7. Paulo Jr. (#279) 
            
            7. Raquel (#280) 
            
            7. Luzane (#281) 
            
          6. Maria Filha (#49) 
          
          m.Acilon (#282) 
          
            7. Artemisia (#283) 
            
            7. Acilon Filho (#284) 
            
          6. Ursolina (#50) 
          
          m.Vilenio (#52) 
          
            7. Railane (#78) 
            
            7. Raí (#79) 
            
            7. Carlos (#80) 
            
            7. Safira (#81) 
            



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

77 

 

            7. Fabiana (#82) 
            
          6. Adir (#51) 
          
          m.Daldiva (#53) 
          
            7. Odiel (#83) 
            
            7. Marijane (#84) 
            
            7. Arisnéia (#85) 
            
            7. Edson (#86) 
            
            7. Daldivina (#87) 
            
      4. Moisés (#31) 
      
      4. Agenor (#32) 
      
      4. Dionísio (#33) 
      
      4. Inácio (#35) 
      
      m.Eleonezia (#44) 
      
        5. Floraci (#63) 
        
        m.(Desconhecido) 
        
          6. Junia (#164) 
          
          6. Elane (#165) 
          
          6. Ozéias (#166) 
          
          6. Natanael (#167) 
          
          6. Izaías (#168) 
          
          6. Izak (#169) 
          
          6. Luciana (#170) 
          
          6. Cristina (#171) 
          
    3. Romoaldo (#16) 
    
    3. Cipriano Pereira (#17) 
    
    3. Ana (#18) 
    
    3. Ricardo (#19) 
    
    3. Joventina (#20) 
    
    3. Agda (#21) 
    
    3. Otávia (#22) 
    
    3. Chiquinha (#23) 
    
    3. Maria Madalena (#24) 
    
    m.Ladislau (#36) 
    
      4. Diniz (#37) 
      
      4. Edna (#38) 
      
      4. Inocência (#39) 
      
      4. Alcino (#40) 
      
      4. Maria de Jesus (#41) 
      
  2. Luis Bento (#29) 
  
 
 

Resumo dos descendentes de Pedro Celestino Ribeiro e Luiza Ribeiro 

 

1. Pedro Celestino (#175) 

m.Luiza Ribeiro (#176) 

  2. Nelsa Pereira (#174) 
  
  m.Elieser Pereira (#173) 
  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

78 

 

    3. Domingos (#178) 
    
    3. Adelsino (#172) 
    
    m.Laurina (Tia Nem) (#72) 
    
      4. Laurineide (#179) 
      
      4. Adelsinê (#180) 
      
      m.Maria Neta (#268) 
      
        5. Ramires (#269) 
        
      4. Léia (#181) 
      
      4. Abgail (#182) 
      
      4. Adelsino Jr. (#183) 
      
    3. Francisco (#177) 
    
    m.Edilene (#209) 
    
      4. Iury (#214) 
      
      4. Taís (#215) 
      
      4. Laís (#216) 
      

 

A centralidade e simbolismo cultural das relações de parentesco em Mumbuca, bem 

com seu vínculo com o território trouxeram à tona a importância de uma apresentação 

minuciosa das famílias de Mumbuca. Mediante pedidos dos próprios quilombolas organizei a 

árvore genealógica da comunidade em pequenos núcleos, facilitando assim a compreensão e 

representação dos grupos em meio à gigantesca estrutura que é a família histórica de 285 

indivíduos apontada pelos membros do remanescente. 

Após entrevistar diversas famílias de Mumbuca e ter como referência o primeiro 

estudo genealógico elaborado pelo projeto “Trançando a Tradição” não foi possível determinar 

egos para uma representação gráfica que abrangesse todas as gerações do remanescente 

quilombola. Diante da extensa ramificação que possui a genealogia dos fundadores de 

Mumbuca ao longo de sete gerações, optou-se por seccionar a árvore genealógica da 

comunidade em 18 partes, permitindo assim o mapeamento completo das relações de 

parentesco do remanescente com o menor número possível de repetições. 

Durante o levantamento de dados da pesquisa, observei que a maioria dos 

quilombolas de Mumbuca apontava como referência entre seus ancestrais as irmãs Guilhermina 

– a Dona Miúda, e Laurentina – atual matriarca do remanescente, bem como os tios delas Osano 

Beato e Ursulina Alves. Buscando respeitar a abordagem direcionada pelos mumbucas, a 

elaboração dos gráficos deu-se a partir desta linha de percepção, tendo sempre como origem 

uma ou mais das três famílias fundadoras do remanescente. Para facilitar o tratamento dos 

indivíduos e sua localização nos diferentes gráficos, cada um recebe um número identificador33 

                                            
33 Este número também serve como referência para os Apêndices A, B e C que contém os livros 
genealógicos das famílias fundadoras de Mumbuca. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

79 

 

que é apresentado entre parênteses e acompanhado do símbolo #. Durante os relatos 

genealógicos, algumas pessoas são apresentadas com destaque em decorrência das funções que 

ocupam ou da popularidade que possuem, dentro e fora da comunidade. 

As famílias são apresentadas na seguinte proposta de agrupamento: 

Descendentes de Guilhermina Matos – A Dona Miúda 

Descendentes de Laurentina Matos – A Matriarca 

Matrimônios entre as famílias Beato e Delfino 

Matrimônios entre as famílias Beato e Ribeiro 

Descendentes de Osano Beato e Ursulina Alves 

Descendentes de Emídio Pereira e Guardina 

Genealogia 1: Filhos de Antônio Beato e Guilhermina Matos com os respectivos cônjuges 

 
Este primeiro gráfico genealógico tem como ênfase os descendentes de Antônio 

Beato e Guilhermina, a Dona Miúda – alcunha pela qual se tornou conhecida dentro e fora do 

remanescente. Um expressivo número dos quilombolas de Mumbuca descende direta ou 

indiretamente deste tronco. Além de ser a matriarca de um núcleo familiar de 11 filhos, Dona 

Miúda é uma figura simbólica e referencial no remanescente quilombola, pois é a ela que se 

atribui o sucesso e expansão do trançado de capim dourado. Segundo os mumbucas, ela teria 

aprendido o ofício com sua mãe Laurina que por sua vez desenvolveu a técnica a partir do 

contato com indígenas da região, misturando assim o trançado dos nativos com a planta típica 

do Jalapão. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

80 

 

 

Genealogia 2: Descendentes de Antônio Beato e Guilhermina Matos por linha masculina 

 

Na genealogia 2 é possível observar a descendência de Antônio Beato e 

Guilhermina Matos por linha masculina, tal recorte é justificado pela impossibilidade de 

representação de todos os descendentes do casal em um único gráfico. Na linhagem masculina 

de Antônio Beato e Guilhermina Matos é possível identificar Oksana (#285) como a última da 

linhagem, representando a sétima geração de descendentes da família fundadora de José Delfino 

e Maria Jacinta e a sexta geração de descendentes da família fundadora de Antônio Beato e 

Luiza. 

 

Genealogia 3: Descendentes de Antônio Beato e Guilhermina Matos por linha feminina 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

81 

 

 

Observa-se que a linhagem feminina de Antônio Beato e Guilhermina Matos é 

maior que a masculina, contendo o dobro de descendentes, e três representantes nas mais jovens 

gerações oriundas dos primeiros habitantes do remanescente. 

 

 Genealogia 4: Filhos de José Beato e Laurentina Matos com os respectivos cônjuges 

 

Dona Laurentina é hoje a mais antiga moradora de Mumbuca e a única bisneta viva 

de José Delfino e Maria Jacinta, assim como a irmã Dona Miúda, ela se casou com um neto de 

Antônio Beato e Luiza, juntos tiveram seis filhos e cinco filhas.  

Enquanto Dona Miúda tornou-se célebre pela costura do capim dourado, Dona 

Laurentina tornou-se parteira da comunidade, e responsável pelo nascimento de grande parte 

das crianças quilombolas de gerações posteriores à sua. 

O número de descendentes diretos de José Beato e Dona Laurentina é maior que o 

de Antônio Beato e Dona Miúda, razão pela qual são necessários sete gráficos para representar 

os descendentes diretos do casal. É importante que não são relatados nestes gráficos dos 

descendentes de José Beato e Dona Laurentina os indivíduos oriundos de relacionamentos entre 

os filhos deste casal e os filhos de Antônio Beato e Dona Miúda, com o intuito de assim reduzir 

as redundâncias em relação às genealogias já apresentadas. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

82 

 

 Genealogia 5: Descendentes de José Beato e Laurentina Matos por linha de Almerinda 

(#65) 

 

A linhagem de Almerinda é a terceira maior dentre os filhos de José Beato e 

Laurentina Matos. Uma das filhas de Almerinda e Juraci é Ana Cláudia (#118),  jovem de forte 

liderança na comunidade e a primeira quilombola de Mumbuca a ingressar uma Universidade. 

Almerinda e seu esposo Juraci possuem 20 descendentes, sendo 10 o número de 

seus filhos e 10 o de seus netos, pertencentes à sétima geração de José Delfino e Maria Jacinta 

e da sexta geração de Antônio Beato e Luiza ao mesmo tempo. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

83 

 

Genealogia 6: Descendentes de José Beato e Laurentina Matos por linha de 

Martina(#67) 

 

O número de descendentes de José Beato e Laurentina Matos, pela linha de sua filha 

Martina é de 21 indivíduos, sendo 12 destes representantes da sétima geração de José Delfino 

e Maria Jacinta e da sexta geração de Antônio Beato e Luiza ao mesmo tempo. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

84 

 

Genealogia 7: Descendentes de José Beato e Laurentina Matos por linha de Jaci(#69) 

 

A linhagem de Jaci é a maior dentre os filhos de José Beato e Laurentina Matos. 

São 23 indivíduos neste núcleo familiar, sendo 12 o número de seus filhos e 11 o de seus netos, 

pertencentes à sétima geração de José Delfino e Maria Jacinta e da sexta geração de Antônio 

Beato e Luiza ao mesmo tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

85 

 

Genealogia 8: Descendentes de José Beato e Laurentina Matos por linha de Diomar – 

Santinha (#70) 

 

O recorte da linhagem de Diomar, também conhecida como Dona Santinha, 

apresenta um dos menores núcleos familiares dentre os descendentes de José Beato e Laurentina 

Matos. São ao todo apenas cinco indivíduos, sendo três destes netos dela e de seu esposo 

Venceslau, pertencentes à sétima geração de José Delfino e Maria Jacinta e da sexta geração de 

Antônio Beato e Luiza ao mesmo tempo. 

Dona Santinha é figura célebre, dentro e fora da comunidade, por suas cantigas 

tradicionais. Quando os turistas visitam o remanescente quilombola ou em eventos que 

demandam representatividade de Mumbuca, ela costuma ser apontada para realizar 

apresentações especiais sobre a cultura musical local. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

86 

 

Genealogia 9: Descendentes de José Beato e Laurentina Matos por linha de Laurina-Tia 

Nem (#72) 

 

Laurina, mais conhecida pela alcunha de Tia Nem, é proprietária e cozinheira de 

um dos dois restaurantes existentes na comunidade. O estabelecimento, que funciona na casa 

da quilombola e possui uma fachada azul de identificação com o símbolo de um refrigerante 

internacional, é voltado exclusivamente para turistas e outras pessoas de fora da comunidade. 

Tia Nem já participou de diversos cursos com o intuito de aprimorar o atendimento e perfil do 

restaurante, também costuma viajar todos os anos a convite do Serviço Brasileiro de Apoio às 

Pequenas e Micro Empresas – o SEBRAE, para participar de feiras regionais de 

empreendedorismo. 

A linhagem de Laurina é composta por seis indivíduos, junto com o marido 

Adelsino, ela possui um neto, o único quilombola de Mumbuca pertencente à sétima geração 

de José Delfino e Maria Jacinta, à sexta geração de Antônio Beato e Luiza, e à quinta geração 

de Pedro Celestino Ribeiro e Luiza Ribeiro ao mesmo tempo. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

87 

 

Genealogia 10: Descendentes de José Beato e Laurentina Matos por linha de Moisés 

(#73) 

 

O número de descendentes de José Beato e Laurentina Matos, pela linhagem de seu 

filho Moisés é de 14 indivíduos, sendo sete destes representantes da sétima geração de José 

Delfino e Maria Jacinta e da sexta geração de Antônio Beato e Luiza ao mesmo tempo. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

88 

 

Genealogia 11: Descendentes de José Beato e Laurentina Matos por linha de Miratan 

(#74) 

 

Na Genealogia 11, a última do grupo de descendentes diretos de José Beato e 

Laurentina Matos, observa-se que o número de descendentes de Miratan é de cinco indivíduos, 

também um dos menores na linhagem de José Beato e Laurentina, comparável apenas ao de sua 

irmã Diomar - Santinha. Assim como a irmã Laurina, possui apenas um neto e representante 

das mais recentes gerações dos fundadores de Mumbuca. 

O total de descendentes diretos relatados nestes gráficos genealógicos de José Beato 

e Laurentina Matos é de 105 indivíduos, número bastante expressivo no total de 169 pessoas 

registradas como pertencentes a Mumbuca. Cabe ressaltar que vários descendentes de José 

Beato e Laurentina pertencem também a outros troncos familiares, razões pelas quais podem 

não ter sido relatados nestas representações, ou mesmo aparecer em repetição nos gráficos 

seguintes. 

O gráfico seguinte recorre novamente à centralidade simbólica das figuras de Dona 

Miúda e Dona Laurentina para demonstrar os relacionamentos entre indivíduos da terceira e da 

quarta geração de quilombolas de Mumbuca. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

89 

 

Genealogia 12: Matrimônios entre descendentes das famílias Beato e Delfino 

 

A Genealogia 12 demonstra que Gilhermina Matos e sua irmã Laurentina Matos, 

bisnetas do casal José Delfino e Maria Jacinta, casaram-se respectivamente com Antônio e José 

Beato, netos do casal Antônio Beato e Luiza. Tais uniões ilustram a força das relações de 

parentesco em Mumbuca e o modo como a maior parte dos quilombolas pertencem a diversos 

núcleos familiares simultaneamente. 

Dentre as três famílias fundadoras de Mumbuca, a de menor linhagem é a do casal 

Pedro Celestino Ribeiro e Luiza Ribeiro, o número de seus descendentes diretos é de 14 

indivíduos distribuídos entre apenas cinco gerações. Parte dos descendentes do casal Ribeiro é 

compartilhada com os Beatos e os Delfinos no núcleo familiar de Laurina – Tia Nem e Adelsino 

e por este motivo não serão novamente apresentados  no gráfico genealógico desta família 

fundadora.  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

90 

 

Genealogia 13: Descendentes e parentes próximos de José Beato e Laurentina Matos por 

linha de Francisco (#178) 

 

Observa-se através da Genealogia 13 o estreitamento do gráfico de descendentes da 

família Ribeiro, o que não ocorre com as demais famílias fundadoras do remanescente. É 

importante ressaltar também que Domingos (#179), filho de Elieser e Nelsa Pereira, e neto de 

Pedro Celestino e Luiza Ribeiro não se casou ou teve filho, de acordo com os mumbucas. 

A linhagem de Francisco apresenta apenas três descendentes e estende-se até a 

quarta geração de Pedro Celestino e Luiza Ribeiro e a sexta geração de Antônio Beato e Luiza. 

Na descendência de Antônio Beato e Luiza, são encontradas seis gerações, todas 

elas oriundas do matrimônio do filho único do casal, Osano Beato com Ursulina Alves. As 

relações endogâmica, conforme já mencionado, justificam a representação de expressiva parte 

dos descendentes deste tronco na genealogia de outras famílias, restando apenas três núcleos 

familiares ainda não mencionados. 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

91 

 

Genealogia 14: Descendentes e parentes próximos de Osano Beato e Ursulina por linha 

de Nazaré (#46) 

 

 

Genealogia 15: Descendentes e parentes próximos de Osano Beato e Ursulina por linha 

de Laurita (#47) 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

92 

 

 

Os descendentes diretos de Antônio Beato e Luiza, na linhagem de sua bisneta 

Nazaré são 20 pessoas, quatro filhos dela com seu esposo José Dengoso, e 16 netos pertencentes 

à sexta geração deste tronco e à sétima geração da família Delfino. Laurita, irmã de Nazaré 

possui em sua lista de descendentes diretos nove pessoas, sendo as gêmeas Karen e Keren são 

as mais representantes das gerações de fundadores do remanescente quilombola. 

  

 

Genealogia 16: Descendentes e parentes próximos de Osano Beato e Ursulina por linha 

de Diolino Beato (#8) 

 

A linhagem de Diolino Beato possui 20 descendentes diretos, dentre estes quatro 

filhos e 16 netos que pertencem ao mesmo tempo à quinta e à sétima geração de herdeiros dos 

fundadores de Mumbuca. 

É importante ressaltar que Diolino, também conhecido como vô Dió, é o único 

descendente vivo pertencente à terceira geração dos fundadores de Mumbuca. Bastante apegado 

às tradições e modo de vida antigo do remanescente, reside em sítio afastado do centro do 

remanescente e sua residência é uma das únicas sem energia elétrica na comunidade. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

93 

 

Genealogia 17: Descendentes Emídio Pereira e Guardina por linha de Maria Madalena 

(#24) 

 

Genealogia 18: Descendentes de Silvério Ribeiro Matos e Laurina Pereira Matos por 

linha de Inácio (#35) 

 

A Genealogia 17 permite a visualização de todos os filhos de Emídio Pereira e 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

94 

 

Guardina, muitos destes não possuem decendentes nos relatos genealógicos, e não é possível 

afirmar se de fato não constituíram família, ou se por motivos diversos tais registros escapam à 

memória dos quilombolas que hoje vivem em Mumbuca. Na linha de Maria Madalena tem-se 

apenas cinco descendentes, e o número de gerações desde os fundadores do remanescente 

limita-se a quatro. De acordo com os moradores este núcleo familiar deixou o remanescente há 

décadas, por motivos que escapam à memória dos atuais moradores, e por isso o registro de 

indivíduos na linha genealógica de Mumbuca limita-se àqueles que nasceram na comunidade.  

A Genealogia 18 conclui o relatório gráfico dos quilombolas de Mumbuca com a 

representação da linhagem de Inácio, irmão de Laurentina e Guilhermina, que casou-se com 

Eleonezia, mulher não pertencente ao remanescente, e juntos tiveram quatro filhos e quatro 

filhas, todos representantes da quinta geração da família Beato e da sexta geração da família 

Delfino 

A leitura extensiva da genealogia das famílias de Mumbuca permite a melhor 

compreensão e análise das relações territoriais e ações de resistência da comunidade, uma vez 

que estas são justificadas pelos vínculos de parentesco. Nas representações das árvores 

genealógicas dos núcleos familiares dos dois grupos de fundadores de Mumbuca é possível 

observar a repetição de alguns nomes, indicando ascendências em comum entre cônjuges, e 

denotando raras uniões com indivíduos de foram da comunidade.  A permissão de casamento 

entre os pares em um determinado grupo social é conceituada como endogamia, fenômeno este 

de comum recorrência em quilombos e remanescentes (Martins, 2009, p.5). De acordo com 

Petrucelli, pesquisador do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística - IBGE a endogamia 

étnica não se restringe aos quilombolas, pois apresenta altos índices em todo o Brasil , podendo 

ser justificada pelo passado histórico de polarização social e racial, bem como comprovada 

através de dados das últimas décadas que indicam que 80% do total de uniões estudadas34  são 

constituídas por pessoas da mesma categoria de cor (2000, p.35-36). 

A endogamia em Mumbuca ocorre com frequência, mas são raras as uniões entre 

parentes de relações próximas, como por exemplo os primos de primeiro grau, também 

chamados de primos-irmãos. 

 

Podemos constatar que a relação de parentesco foi construída através 

de casamentos endogâmicos (dentro do mesmo grupo), mas não 

                                            
34 25,3 milhões em 1987 e 30,8 milhões em 1998 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

95 

 

necessariamente entre primos-irmãos (filhos de dois irmãos, de duas 

irmãs ou de um irmão e uma irmã), porque a probabilidade para a junção 

de casais entre famílias diferentes se tornou maior quando 

consideramos que o tronco foi formado por três famílias de origens 

diferentes. Na Comunidade Mumbuca, somente dois casamentos 

aconteceram entre primos-irmãos. No universo de 32 famílias 

pesquisadas, o percentual chegou a 6%. (PEREIRA, 2012, p.112) 

 

Em Mumbuca embora a seletividade conjugal não seja explicitamente incentivada, 

existem aspectos culturais e territoriais que fortalecem os matrimônios endogâmicos, como por 

exemplo o isolamento geográfico da comunidade, afinidades com os costumes locais e ainda 

os vínculos com o espaço habitado. A respeito deste último cabe ressaltar que o direito às terras 

quilombolas é hereditário, sendo assegurado àqueles que estão ligados através do parentesco 

aos escravos fugitivos que fundaram o Mumbuca, e por esta razão a árvore genealógica 

desempenha papel de fundamental importância no remanescente quilombola e no processo de 

regularização territorial. Isto não significa que apenas descendentes dos fundadores do 

remanescente residam em Mumbuca, pois a comunidade é muito receptiva, acolhendo e 

incluindo em seu meio pessoas como os professores locais, pastores e suas famílias sempre que 

necessário. 

Para LITTLE (2002, p.4) “a cosmografia de um grupo inclui em seu regime de 

propriedade, os vínculos afetivos que mantém com seu território específico, a história da sua 

ocupação guardada na memória coletiva, o uso social que dá ao território e as formas de defesa 

dele”. A genealogia construída a partir das memórias dos mumbucas permite a compreensão 

dos fortes e reincidentes vínculos familiares do remanescente, os quais solidificam a identidade 

coletiva e demarcam as distinções entre os quilombolas e indivíduos não pertencentes ao grupo.  

A aliança entre o território e o parentesco é parte fundamental da identidade 

quilombola em Mumbuca, o banner da árvore genealógica dos quilombolas demonstra isto a 

todos os que visitam o remanescente. Através das memória dos moradores sobre seus ancestrais 

a história de mumbuca é escrita e perpetuada, a genealogia ratifica os direitos territoriais 

daqueles que residem na comunidade e fortalece a importância dos vínculos de parentesco ao 

representar na estrutura de um gráfico que Mumbuca é uma grande família.  

 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

96 

 

 
 
 
CAPÍTULO 3. TERRA DE CAPIM DOURADO 

 
 

Mumbuca carrega heranças culturais do século XIX ao mesmo tempo em que 

vivencia algumas transformações do século XXI oferecidas por elementos externos inseridos 

em suas cotidianidades. 

O artesanato de capim dourado em Mumbuca tornou-se símbolo e referência da 

comunidade a partir de sua popularização em meados do ano 2000. À semelhança do 

remanescente quilombola ele apresenta características tradicionais e herança cultural 

centenária, mas também passa por processos de interferência externa e transformações locais.  

Segundo a tradição e história oral transmitida por mumbucas de diferentes idades, 

o artesanato de capim dourado foi desenvolvido por uma mulher chamada Laurina, neta de um 

dos fundadores do remanescente quilombola, e que ao admirar o brilho do capim dourado nas 

veredas teve a ideia de confeccionar utensílios com a planta, utilizando um trançado inspirado 

pelo dos indígenas da região que faziam artesanato com palha seca.  

 

A utilização do capim dourado para confecção de bens utilitários como cestos 

e chapéus começa com Dona Laurina Pereira Matos, mãe de Dona 

Guilhermina – a Dona Miúda, matriarca da comunidade do Mumbuca, hoje 

reconhecida como a grande fomentadora e divulgadora da arte da costura do 

capim dourado. Dona Laurina teria ensinado a costura do capim dourado à sua 

filha Guilhermina e à sua irmã mais nova, Agda. O saber era restrito à família 

de Dona Miúda e só as mulheres trabalhavam com o capim dourado [...] 

quando se deslocavam para cidades vizinhas como Formosa, na Bahia, 

Corrente, no Piauí, Ponte Alta do Tocantins e Porto Nacional é que vendiam 

suas peças. (CASTRO; PEREIRA, 2010, p.16) 

  

O trançado do capim dourado é a expressão artística da história coletiva do 

remanescente quilombola de Mumbuca, sua origem e popularização estão intrinsecamente 

ligados à identidade da comunidade. Não se trata de um vínculo mecânico entre arte sociedade, 

mas para analisar a importância deste artesanato é preciso considera-lo primeiramente como o 

produto das ideias de uma mulher do remanescente quilombola de Mumbuca, transmitido 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

97 

 

através do vínculo familiar a outras mulheres e divulgado através da comercialização para fora 

da comunidade. Clifford Geertz (2012, p.100) ao analisar a arte como sistema cultural constata 

que os processos locais conferem significado cultural à arte em cada sociedade. O autor acredita 

que a arte expressa as ideias, emoções e concepções de um povo, e que o sentimento que uma 

sociedade tem pela vida é representado através de diferentes aspectos de sua cultura. Em Mumbuca 

o a artesanato local tem origem e perpetuação nas subjetividades coletivas, suas relações, 

concepções e vínculos com espaço habitado desde as origens do remanescente quilombola. 

Em matéria escrita para o “Repórter Brasil” sobre este ouro do Jalapão, os 

repórteres Juliana Borges e Maurício Monteiro Filho relatam o vínculo entre a comunidade, a 

planta e o seu artesanato. 

  

Na verdade, no caso de Mumbuca, não se pode dizer se a comunidade criou o 

capim ou foi o inverso. Certo é que a história de ambos é indissociável. [Dona 

Miúda] foi a única mulher que buscou outro destino para parte de sua 

produção. “Eu vi que o capim ia dar progresso”, afirma. Com a ajuda dos 

filhos, viajava até as cidades próximas, e a outras nem tanto – a própria 

Mateiros fica a cerca de 28 quilômetros de Mumbuca – para comercializar as 

peças produzidas por ela. “Ia com o burro de carga, um saco de cada lado, 

vender o artesanato em Dianópolis (TO), Lizarda (TO), Corrente (PI) e 

Formosa do Rio Preto (BA).” A partir de 1998, os burros de carga deram lugar 

a veículos com tração nas quatro rodas, e os destinos do artesanato não mais 

se limitaram às cidades vizinhas, expandindo-se para os grandes centros 

urbanos, como Brasília, Rio de Janeiro e São Paulo. (BORGES e FILHO, 

2003, p.12) 

 

Quando surgiu, a arte do trançado de capim dourado era utilizada apenas para a 

decoração e confecção de utensílios domésticos das próprias artesãs, entretanto, o apreço à 

estética destes produtos por pessoas de fora da comunidade revelou o potencial econômico desta 

arte ainda em meados de 1980 e provocou transformações nas relações entre gêneros no 

remanescente quilombola, pois as mulheres passaram a contribuir com a renda familiar e 

exercer maior participação nos processos de tomada de decisão. Conforme relatos das mulheres 

mais velhas da comunidade, quando elas e suas mães começaram a comercializar o capim 

dourado em outras cidades viajavam cerca de 72 horas utilizando animais de carga e era 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

98 

 

frequente a realização de trocas do artesanato por alimentos, o que transformou as peças em 

uma das principais fontes de renda dos quilombolas.  

Para os moradores de Mumbuca o artesanato de capim dourado foi um agente 

transformador da realidade miserável na qual encontravam-se inseridos. Gell (1998, p.16) 

evidencia o caráter de agência dos objetos com base nas relações estabelecidas entre estes e as 

pessoas. Ao analisar os objetos de arte, categoria na qual o artesanato quilombola pode ser 

também incluído, o autor observa que estes dão origem a uma sequência de ações, incorporam 

intenções e produzem efeitos, estabelecendo assim O aspecto relacional e social dos objetos 

torna-se, neste sentido, fundamental para a compreensão do mesmo e de seu caráter artístico e 

com base nestes conceitos é possível constatar que o artesanato de capim dourado é origem e 

destino de agência social em Mumbuca. 

A produção e comercialização do artesanato de capim dourado esteve desde o início 

associada ao universo feminino. As mulheres, por serem detentoras do saber local do trançado 

e administradoras de toda a sua cadeia produtiva, assumiram a liderança das relações de poder 

nas famílias na medida em que a produção popularizou-se até alcançar proporções nacionais. 

A divulgação inicial da arte Mumbuca em capim dourado é atribuída a Dona Miúda, que 

percebeu o potencial de venda do artesanato quilombola e passou a produzi-lo junto com as 

filhas e mulheres da família visando a venda externa. 

Em Mumbuca, desde a popularização das peças de capim dourado, é possível 

observar a migração do eixo de poderes políticos e socioeconômicos do gênero masculino para 

o feminino, fenômeno este explicado pelo crescente comércio do artesanato.  

 

As mulheres exercem uma grande liderança nessa comunidade (Mumbuca), 

[...] presidem a Associação do Capim Dourado, realizam o controle da venda 

e da distribuição das verbas oriundas do artesanato. Homens e mulheres têm 

papéis distintos na comunidade Mumbuca: o homem cuida do plantio de 

mandioca, feijão, batata etc.; mulheres e crianças cuidam da colheita e do 

preparo da farinha. Os homens cuidam da colheita da palha de buriti, mulheres 

realizam o artesanato. (LOPES, 2009, p.119) 

 

Pude constatar a liderança feminina em Mumbuca desde os primeiros contatos com 

o remanescente, pois as negociações relacionadas à minha estadia, os contatos telefônicos e as 

primeiras conversações foram estabelecidas exclusivamente com mulheres. Neste sentido cabe 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

99 

 

ressaltar ainda que os principais centros econômicos e sociais da comunidade têm gestão 

feminina. O restaurante turístico, a pousada local, a Associação dos Artesãos e Extrativistas de 

Capim Dourado do Povoado de Mumbuca e o pequeno comércio de Mumbuca, 

empreendimentos responsáveis por boa parte da movimentação de renda e circulação de valores 

no remanescente quilombola, são administrados por mulheres.  

A atual liderança feminina entre os mumbucas não significa entretanto uma 

inversão nos papéis masculinos e femininos, pois os homens de Mumbuca ainda hoje 

desenvolvem as atividades que tradicionalmente seus ancestrais praticavam, trabalhando com 

agricultura e criação de gado.  

Existem muitos homens no remanescente, mas eles saem pela manhã para cuidar 

das plantações e do gado, ou ir até a cidade mais próxima conforme suas demandas individuais 

ou coletivas, enquanto as mulheres cozinham, trançam o capim dourado, cuidam dos filhos e 

administram as finanças familiares. Apenas à noite é possível ouvir as vozes masculinas com 

maior frequência em Mumbuca, quando os quilombolas visitam uns aos outros para comer 

juntos ou beber café enquanto compartilham histórias e trivialidades do dia. É importante 

ressaltar que os homens jovens compartilham das rotinas femininas, estão geralmente com as 

mães, tias e primas, participando das mesmas atividades, inclusive do artesanato, e apenas após 

a maioridade ou casamento passam a ter menor participação nestas vivências da comunidade.  

O trançado do capim dourado, que modificou a economia e as relações em 

Mumbuca, também sofreu transformações ao longo do tempo. A visibilidade do artesanato de 

capim dourado trouxe visitantes interessados por esta arte quilombola, dentre estes, designers, 

artistas e professores financiados pelo governo do estado do Tocantins com o propósito de 

aprimorar o artesanato local e potencializar sua comercialização. Inicialmente a presença destas 

pessoas foi recebida com temor e preocupação pela maioria dos quilombolas. As primeiras 

visitas dos profissionais designers marcam a memória dos moradores que até então não estavam 

acostumados a ver pessoas com aquelas características físicas e culturais. 

Em entrevista concedida ao cientista social Daniel Douek (2011, p. 1), pesquisador 

do Museu do Objeto Brasileiro, em 2011, a jovem quilombola Ana Cláudia, nascida em 198935, 

relata a experiência dos primeiros contatos que teve com o designer Renato Imbroisi e as 

                                            
35 O registro civil de nascimento de Ana Cláudia foi feito no ano de 2000, junto com o de seus 9 irmãos. Em 

função do tempo decorrido e do número de crianças a serem registradas, o pai de Ana Cláudia equivocou-se no 

registro da idade da filha, e por este motivo todos os documentos civis da jovem indicam o seu nascimento no ano 

de 1987.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

100 

 

transformações ocorridas mediante os cursos ministrados por ele aos artesãos locais na última 

década. 

 

Eu era criança, e ele foi um dos primeiros brancos que nós vimos. A 

comunidade ficava a 36 km da cidade e era protegida por um rio sem pontes 

que impedia que outras pessoas que não fossem da região entrassem. O Renato 

chegou quando já havia a ponte, mas todo mundo ainda tinha medo de gente 

de fora, dos carros. Nós éramos uma comunidade que, para sobreviver, 

dependia da caça de animais, e os nossos pais falavam que os brancos não 

gostavam que a gente caçasse, que quem caçasse seria morto, seria levado 

embora; que as pessoas de fora poderiam vir para matar as crianças, pegar o 

olho, o coração. Quando o Renato chegou, achávamos que ele era o dito cujo 

que iria roubar nosso coração. Então tínhamos muito medo. Mas com o jeito 

dele, as coisas foram dando certo. A comunidade gosta muito de cantar na 

hora em que está costurando, e ele entrou, começou a aprender e exigir: 

“Quero que cantem aquela música!”, e todo mundo cantava; “Canta de novo!”, 

e nós cantávamos. Assim, começamos a nos enturmar. Foi o primeiro contato 

que tivemos com pessoas de fora, pessoas da cidade grande. [...] Houve muita 

mudança! A primeira mudança que ocorreu foi na forma de fazer e valorizar 

o produto, que a gente via em poucos lugares. Fazíamos só bolsas, sacolas, 

potes, chapéus. São as peças tradicionais que a nossa avó nos ensinava. O 

Renato veio com uma visão de fora: “Olha, faz a mandala que a mandala é 

boa”; “Vamos fazer brincos”; “Faça isso, faça aquilo”. Isso fez com que os 

turistas chegassem. A forma de organização também mudou. Ele falou: “Olha, 

vocês têm que organizar um ponto de venda”. Antes, vendíamos só na casa de 

nossa avó. Realmente, ela era referência da comunidade e todo mundo 

chegava em sua casa e comprava lá. Mas, naquela época, os mais velhos nem 

sabiam fazer contas. Os turistas chegavam para comprar e perguntavam: 

“Quanto custa?”; e eles não sabiam nem o preço, nem como receber, nem se 

estavam recebendo certo, nem como dividir esse dinheiro. Aí fizemos a loja 

da comunidade, colocamos uma pessoa para receber e fazer a negociação com 

o cliente, pagar o artesão. Foi muito bacana. Mudou muito, muito, muito 

mesmo. E para melhor. Claro que certas coisas não são tão boas, mas ainda dá 

tempo de revertermos a situação e colocar o capim dourado como ele 

realmente merece, como uma joia, como um presente da natureza para nós. 

(Ana Cláudia Matos, entrevista concedida a DOUEK em 16 de julho de 2011) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

101 

 

 

Mediante o crescente reconhecimento e valorização do capim dourado no país, 

tornou-se constante presença de profissionais especializados em design e artesanato em 

Mumbuca. Desde o ano de 2002 a comunidade aderiu a um programa proposto pelo governo 

do Tocantins que através da Secretaria de Cultura promove oficinas com Renato Imbroisi e 

outros profissionais da área, com o principal propósito de tornar as peças de capim dourado 

produzidas em Mumbuca “compatíveis com o mercado” (BORGES e FILHO, 2003, p. 1). 

Apesar da inicial resistência às propostas de alterações e novas formas de concepção do 

artesanato de capim dourado, a comunidade quilombola de Mumbuca gradativamente permitiu 

a interferência estatal mediante o compromisso de parceria da Fundação Cultural do Estado, de 

comercializar e repassar à Associação dos Artesãos e Extrativistas de Capim Dourado do 

Povoado de Mumbuca os lucros dos objetos produzidos após cada oficina de design. 

 

Rosane Rodrigues, coordenadora de artesanato e arte indígena da Fundação 

Cultural, órgão vinculado à Secretaria de Cultura do Tocantins explica “Eles 

(quilombolas de Mumbuca) já possuíam a tradição, mas não sabiam produzir 

com vistas à comercialização. Faziam o artesanato para usar, não para 

vender”. Segundo ela, após alguma resistência inicial, os moradores de 

Mumbuca adotaram os formatos ensinados pelo designer paulista Renato 

Imbroisi, levado ao Jalapão pela Fundação Cultural exclusivamente para 

aprimorar a técnica que dona Miúda difundira na comunidade. A Fundação 

Cultural criou diplomas de “mestre-de-obras” para as pessoas que passaram 

pelas oficinas e estão aptas a trabalhar com o capim. Também foi fundada a 

Associação dos Artesãos e Extrativistas do Povoado de Mumbuca, da qual 

participam, além dos moradores locais, os de Borá e de Boa Esperança. […] 

Em Palmas, capital do Tocantins, a Fundação Cultural mantém uma loja 

especializada em artesanato tocantinense, que vende os artigos 

confeccionados no Jalapão e garante que todo o montante arrecadado nas 

vendas é repassado para os artesãos, isto é, só quem lucra são os produtores. 

(BORGES e FILHO, 2003, p.15) 

 

A interferência do estado do Tocantins na produção artesanal de Mumbuca é 

justificada pela coordenadora de artesanato da Fundação Cultural sob o discurso da necessidade 

de melhoria técnica do artesanato para fins comerciais, embora o artesanato de capim dourado 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

102 

 

dos quilombolas de Mumbuca tenha alcançado uma grande implantação no mercado em suas 

formas tradicionais. A expectativa de maior público consumidor culminou na negociação entre 

estado e comunidade a respeito das formas de confecção dos produtos artesanais. 

Tive a oportunidade de participar de uma reunião de aperfeiçoamento de técnicas 

artesanais promovida pelo governo do estado do Tocantins, isto aconteceu em 09 de setembro 

de 2011, o terceiro dia desde que chegara em minha primeira visita ao remanescente quilombola 

de Mumbuca. Chamou-me a atenção a forma como foi realizado o convite à participação do 

evento, eram cerca de 7h da manhã quando uma mulher conhecida pela alcunha de Doutora 

chegou à pousada na qual eu estava hospedada sorrindo e gritando: “Bora pro curso, bora 

trançar capim meu povo”, após alguns minutos ela seguiu até a próxima residência repetindo 

as mesmas palavras até que todas as artesãs de Mumbuca fossem avisadas sobre o treinamento. 

O curso teve início pouco tempo depois no salão da Associação dos Artesãos e Extrativistas de 

Capim Dourado do Povoado de Mumbuca. Também fui convidada a participar e aceitei a 

oportunidade, acompanhando algumas mulheres e jovens até o local. 

A reunião começou com música. O designer Renato Imbrosi, que já estava 

familiarizado com a comunidade em razão de cursos realizados nos anos anteriores, conduziu 

a dinâmica das canções permitindo aos presentes que escolhessem as músicas, cujos conteúdos 

variavam entre temas religiosos e lendas locais. Havia cerca de 30 mulheres e 2 rapazes da 

comunidade cantando alto, dançando, batendo palmas e sorrindo. Havia também um 

cinegrafista e um fotógrafo que foram apresentados como parte da equipe da Secretaria de 

Cultura do Estado, da qual o designer também fazia parte. Após este primeiro momento os 

rapazes deixaram a reunião e o grupo de mulheres foi organizado em círculo, cada uma delas 

possuía um feixe de capim dourado trazido de suas casas e sob a orientação de Renato Imbrosi 

passaram a executar novas técnicas ensinadas passo a passo. 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

103 

 

 

FOTO 07– Curso de artesanato em Mumbuca. 2011 

 

 

A cada curso ministrado à comunidade uma nova técnica é ensinada pelos 

profissionais contratados pelo Estado. O curso do qual participei tinha por tema a fauna do 

cerrado e o objetivo principal era ensinar as artesãs a confeccionarem em capim dourado 

representações dos animais que fazem parte das vivências do remanescente quilombola. As 

peças resultantes poderiam ser utilizadas como decoração, acessórios, detalhes em utensílios e 

até vestimentas. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

104 

 

 

FOTO 08– Abelha Mumbuca feita de capim dourado em curso de artesanato 

 

Ao final daquela semana as peças produzidas no curso também deveriam ser 

exibidas pelas jovens da comunidade em um desfile no dia da Festa da Colheita, quando 

autoridades do estado e diversas outras pessoas de fora da comunidade estariam presentes para 

as festividades. Posteriormente todo o artesanato produzido no curso seria encaminhado à 

Fundação Cultural do Estado do Tocantins, mediante o compromisso supracitado de que o lucro 

das vendas de produtos da comunidade pertencesse à Associação dos Artesãos e Extrativistas 

de Capim Dourado do Povoado de Mumbuca. 

Na maioria das vezes, apenas o conhecimento obtido permanece na comunidade 

após um curso, e a respeito da experiência que vivenciei, pude constatar que embora as artesãs 

tenham assimilado rapidamente as técnicas ensinadas por Renato Imbrosi, o artesanato de 

animais do cerrado36 não foi incorporado aos produtos locais, como foi por exemplo a técnica 

de artesanato de mandalas, apropriada pelos quilombolas e amplamente usada desde o 

                                            
36  O termo Cerrado é comumente utilizado para designar o conjunto de ecossistemas (savanas, matas, campos e 

matas de galeria) que ocorrem no Brasil Central. (KLINK e MACHADO, 2005, p.148). 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

105 

 

treinamento oferecido pelo estado do Tocantins no ano de 2002. 

 

 

FOTO 09– Mandala de capim dourado à venda em Mumbuca 

 

Com a massiva reprodutibilidade do artesanato de capim dourado desde o fim da 

década de 90 e o surgimento de novos grupos de artesãos em diversas partes do país, os 

quilombolas de Mumbuca e arredores requisitaram em 2008, através da Associação dos 

Artesãos em Capim Dourado da Região do Jalapão Estado do Tocantins – AREJA, o selo de 

indicação geográfica do IPHAN, que diferencia o artesanato de capim dourado feito no Jalapão 

dos demais, reforçando a legitimidade da tradição regional. 

 

Para além de uma simples manifestação estética e/ou produtos de interesse 

comercial, os artesanatos de tradição cultural devem ser entendidos como bens 

que expressam saberes, práticas, valores, crenças e modos de vida de grupos 

sociais específicos, que os mantêm vivos de forma dinâmica, não apenas os 

transmitindo, mas, especialmente, os recriando ao longo de gerações. [...] A 

Indicação de Procedência da Região do Jalapão do Tocantins para artesanato 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

106 

 

de capim dourado teve sua concessão publicada na revista de propriedade 

intelectual do INPI em 30.08.2011, quando passou a ser a primeira indicação 

geográfica concedida para produtos artesanais no Brasil. A solicitação foi feita 

em nome da Associação dos Artesãos em Capim Dourado da Região do 

Estado de Tocantins (AREJA), uma instituição que abriga 9 associações 

abrangendo 7 municípios do Jalapão. Foi criada em 30.10.2008 com o intuito 

especial de solicitar e gerir a IG37. Da formalização da AREJA ao depósito da 

documentação no INPI em 18.05.2009 foram ao todo 8 meses, tempo este que 

consideramos recorde de mobilização, levando em consideração que o projeto 

IG Jalapão envolveu em números: 464 artesãos, 9 associações, 8 municípios, 

uma área de 34.000 km2, com distancia total entre os municípios de 959 km, 

dos quais apenas 226 km de estradas asfaltadas. (BELAS, 2012, p. 124 e 159) 

 

A identificação geográfica propõe a valorização da identidade local das 

comunidades do Jalapão, detentoras autodeclaradas do saber artesanal ligado ao capim dourado. 

O selo de proveniência geográfica diferencia o produto artesanal do Jalapão, ressaltando assim 

a riqueza cultural das comunidades tradicionais da região e também fomentando a valorização 

do artesanato local e o fortalecimento da economia. Reconhecido como bem de valor cultural e 

patrimônio histórico do Estado do Tocantins pela Lei Estadual nº 2.106, de 14 de Julho de 2009, 

o artesanato produzido em capim dourado do Jalapão tornou-se mundialmente reconhecido na 

última década. 

A crescente expropriação do saber local do artesanato do capim dourado e o 

surgimento de produtos derivados em contextos exteriores às comunidades do Jalapão, 

tornaram-se pauta constante de discussões em Mumbuca. Os quilombolas têm procurado 

conhecer melhor a lei e seus direitos, motivados pelo desejo de proteger o artesanato e a 

produção local, bem como de requerer melhores condições para os moradores da região. Entre 

a população mais velha nota-se o incentivo aos jovens da comunidade para que estudem e façam 

cursos superiores que ajudem na luta pela proteção da produção local, e dos patrimônios 

materiais e imateriais de Mumbuca.  

“A gente tem que conhecer nossos direitos”, afirma Tia Nem numa reunião informal 

                                            
37 Indicação Geográfica. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

107 

 

em sua casa38. Esta convicção coletiva tem fomentado os quilombolas de Mumbuca a maior 

participação em fóruns de discussões de interesse da comunidade e motivado constantes 

solicitações de assessoria jurídica ao governo do estado e instituições não governamentais. O 

artesanato de capim dourado provocou significantes transformações em Mumbuca, em pouco 

mais de uma década o remanescente quilombola alcançou visibilidade nacional e 

reconhecimento oficial, não obstante, foi também mediante processos desencadeados pelo 

artesanato que os quilombolas puderam conhecer e conscientizarem-se sobre direitos que até 

então lhes eram desconhecidos. 

3.1 Capim Dourado 

Desde que o artesanato de capim dourado (Syngonanthus Nitens) tornou-se a 

principal fonte de renda de Mumbuca, as rotinas e o calendário local passaram a ter como 

referência o ciclo vegetativo desta planta. A participação de jovens, crianças e homens nesta 

atividade cresceu com o aumento na demanda, e a prática do artesanato Mumbuca deixou de 

ser exclusividade feminina, embora as mulheres ainda sejam a maioria no grupo de artesãos.  

O capim dourado passou a ter valor superior a todos os cultivos agrícolas até então 

praticados na região. A repentina agregação de valor à atividade atraiu os povoados vizinhos, 

provocando um fenómeno de agro extrativismo massivo da planta, bem como o aumento 

exponencial do número de artesãos, que em menos de dois anos saltou de 8 para 200 pessoas, 

saindo dos domínios mumbucas e estendendo-se por povoados nas imediações (BORGES e 

Filho 2003, p. 1). 

Com a publicidade proporcionada pelo capim dourado ao remanescente 

quilombola, as peculiaridades históricas e sociais de Mumbuca passaram a atrair o etnoturismo 

internacional, trazendo pessoas do mundo inteiro interessadas na “exótica realidade” de um 

remanescente quilombola. O turismo, somado aos incentivos culturais e à valorização pública, 

tornaram comuns as visitas de pessoas de outros continentes atraídos pelas belezas naturais do 

Jalapão e pela realidade dos mumbucas que remete a um passado considerado pouco alterado. 

Durante o tempo em que lá residi, conheci turistas da Suíça, França, Holanda e Japão, os quais 

                                            
38 Discussão pública realizada em 18 de setembro de 2011, dia do início das festividades da colheita do capim 

dourado. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

108 

 

foram recebidos com naturalidade pelos quilombolas, já acostumados com a presença e os 

desafios de comunicação dos visitantes estrangeiros.  

Para organizar o comércio do artesanato de capim dourado e a negociação das peças 

com os turistas, criou-se no ano de 2001 a Associação dos Artesãos e Extrativistas de Capim 

Dourado da Mumbuca. Posteriormente foi construído no centro da comunidade uma loja e um 

salão de reuniões da Associação, com o propósito de fomentar o comércio do artesanato e a 

recepção coletiva aos turistas. No galpão dos artesãos geram-se e reproduzem-se relações de 

alteridade, é nele onde os mumbucas se apresentam ao turista com demonstrações culturais que 

vão desde o entoar de músicas ao recitar de poesias e histórias regionais. 

O espaço da Associação de Artesãos e Extrativistas de Capim Dourado de 

Mumbuca é também o local onde acontecem as reuniões oficiais do remanescente, onde se 

executa em comum o trabalho do trançado e onde acontecem os eventos promovidos pelo 

governo ou organizações não pertencentes à comunidade. 

 

 

FOTO 10– Artesãs reunidas no salão da Associação. 2011 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

109 

 

Conforme já mencionado, desde 2007 o agro extrativismo do capim dourado é 

regulamentado pela portaria nº 362 do Instituto de Natureza do Tocantins, a normativa 

determina que apenas entre os dias 20 de setembro e 20 de novembro, é autorizada a colheita 

da planta no estado. Esta medida governamental cujo objetivo é a sustentabilidade da sega, 

resulta também em um processo frenético de agro extrativismo, no qual os moradores esforçam-

se até o limite para retirar dos campos a maior quantidade possível da planta que garantirá o 

sustento familiar durante um ano inteiro. 

O período governamentalmente estabelecido pelo estado do Tocantins para a 

colheita, tem como referência o ciclo vegetativo do capim dourado, que segundo os biólogos 

pesquisadores do NATURATINS, só atinge a maturidade a partir da segunda semana do mês 

de setembro. 

 

 

FIGURA 01 – Calendário do capim dourado com adaptações. 

Fonte: SAMPAIO, 2010, p.30 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

110 

 

 

A permissão para colheita durante apenas dois meses resulta em preparativos anuais 

e organização das rotinas quilombolas com orientações para o calendário de agro extrativismo 

da planta. No final de semana que antecede o dia 20 de setembro, todos os anos é celebrada a 

Festa da Colheita, uma iniciativa dos mumbucas, e que nos últimos anos tem recebido o apoio 

dos governos federal, estadual e municipal. Atualmente as festividades incluem o supracitado 

curso artesanal com duração de uma semana, oferecido pela secretaria estadual de Cultura, para 

melhoria, estilização e potencialização de venda da produção local.   

A programação da Festa da Colheita tem a duração de dois dias. Começa com uma 

cavalgada feita apenas pelas mulheres da comunidade, em seguida tem-se a abertura oficial das 

festividades conduzida por Noemi Ribeiro Matos – a Doutora – filha de Dona Miúda, que nestas 

ocasiões se apresenta devidamente trajada como Rainha do Capim Dourado.   

 

 

FOTO 11 – Cavalgada feminina na abertura das festividades do capim dourado. 2011 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

111 

 

Após a cavalgada das mulheres são realizadas apresentações de cantigas 

tradicionais, um desfile com as garotas da comunidade para eleger a Princesa do Capim 

Dourado e palestras com autoridades e representantes de órgãos ambientais, governos e 

Ministério Público Federal. Nota-se ainda um forte caráter religioso nas festividades e 

cotidianidades de Mumbuca, com músicas, orações e mensagens ligadas à fé cristã protestante. 

Um dos momentos mais marcantes da festa da colheita é a apresentação teatral da 

história de Mumbuca. Trata-se de uma peça criada e encenada por jovens. Tem duração média 

de 15 minutos e fala sobre o modo de vida e os sofrimentos experimentados no passado pelos 

fundadores do remanescente, com grande destaque para o papel desempenhado pelo artesanato 

do capim dourado na transformação positiva da vida Mumbuca. 

É perceptível em muitos discursos a tônica diacrônica, como se a história do 

remanescente estivesse dividida entre antes e depois do capim dourado. 

A respeito do passado, Dona Laurentina a mais velha moradora e considerada por 

todos como matriarca em Mumbuca narra: 

 

“Aqui não tinha nada, era brabo, brabo, brabo. Num tinha parede assim, nada. 

A gente comia com colher de buriti e panela de barro, prato de barro, tudo de 

barro”. A sua importância é reforçada nas palavras de Doutora: “o importante 

é que nós encontramos aqui algo muito especial. Algo que transformou as 

nossas vidas. Graças a Deus e ao capim dourado... é que o nosso povo vem 

alcançando vitórias”. 

 

A festa da colheita enfatiza a centralidade do capim dourado nos aspectos 

históricos, sociais e econômicos de Mumbuca. O calendário cultural, as relações e a dinâmica 

dos grupos no remanescente quilombola são orientados pelo ciclo vegetativo do capim dourado. 

A principal negociação vivenciada em Mumbuca na atualidade, o Termo de Ajuste 

de Conduta, desenvolve-se ao longo de uma década tendo por principal parâmetro o capim 

dourado, e sua importância ecológica e socioeconômica. A planta acrescenta à disputa entre 

Mumbuca e NATURATINS os desdobramentos de uma disputa implícita pela autoridade sobre 

as veredas e o manejo da vegetação peculiar. Nesta perspectiva desenvolvem-se as relações de 

alteridade, pertença, apropriação e expropriação entre órgãos ambientais, o Ministério Público 

Federal, os moradores de Mumbuca e o capim dourado do Jalapão. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

112 

 

3.2 A Colheita 

No dia 20 de setembro de 2011 participei da colheita do capim dourado em 

Mumbuca. A reação dos quilombolas foi de espanto quando, no dia anterior, declarei meu 

desejo de participar da colheita do capim dourado. Insistiram em dizer que ninguém fizera isso 

antes e que eu não conseguiria suportar as dificuldades. Os jovens, em especial, pareciam 

bastante incrédulos sobre minha decisão e indagavam constantemente se eu iria realmente 

participar com eles daquele momento. Apesar das advertências permaneci convicta e na 

madrugada de 20 de setembro de 2011 saí com cerca de 60 moradores de Mumbuca rumo às 

veredas do capim. 

A viagem começou às quatro horas da manhã, com um atraso de cerca de uma hora 

pois havia rumores de que o governador do estado visitaria a comunidade para desejar boa 

viagem aos colheitadores. A autoridade política foi aguardada com ansiedade pela população, 

mas ao final de longa espera, os quilombolas resolveram avançar, pois as comunidades vizinhas 

também sairiam para a colheita naquele mesmo dia e havia o temor de já encontrar os melhores 

campos colheitados. O medo de perder “o melhor capim” era maior que o desejo de encontrar 

a autoridade governamental, cuja presença no remanescente não passou de mera expectativa 

naquele dia. Durante o trajeto até os campos alguns quilombolas comentavam que a possível 

presença do governador talvez fosse um golpe de outras comunidades para atrasá-los na 

colheita, mas posteriormente ficou comprovado que de fato trava-se de uma ação política do 

governo do estado que não se concretizou. Alguns dias depois, quando retornamos da colheita, 

fomos informados que um helicóptero com representantes do governo havia comparecido a 

Mumbuca no dia do início da colheita e deixado para os moradores cestas básicas, leite 

achocolatado e novas promessas sobre a instalação de um sistema de água encanada. 

A viagem às veredas do capim dourado teve início com os colheitadores divididos 

em dois grupos. O primeiro, ao qual eu pertencia, era formado por dez pessoas acomodadas em 

um veículo menor que era propriedade particular do casal de donos da Pousada da Tonha. O 

segundo grupo era constituído por cerca de 50 pessoas, incluindo crianças, que ocupavam um 

caminhão com carroceria aberta pertencente à Associação dos Artesãos e Extrativistas de 

Capim Dourado do Povoado de Mumbuca. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

113 

 

 

FOTO 12 – Saída para a colheita no caminhão da Associação. 

 

Os grupos seguiram juntos por uma viagem de duas horas, o trajeto era peculiar, 

não havia estrada, mas os veículos cortavam o cerrado e abriam o caminho em meio à 

vegetação, o percurso era acidentado e surpreendi-me com a alegria e naturalidade com que os 

quilombolas recebiam os solavancos dos automóveis. Uma emissora de televisão local e um 

veículo oficial da secretaria de cultura do Estado do Tocantins também acompanhavam os 

quilombolas nas primeiras horas daquele dia com o objetivo de registrar fotografias e vídeos da 

colheita.  

Poucos minutos após o sol nascer alcançámos as terras do Rio Novo, principal área 

de colheita do capim dourado na região. Os carros foram deixados à sombra, distante cerca de 

100 metros das veredas, cujo solo encharcado é impróprio para a locomoção dos veículos. 

Rapidamente os quilombolas saltaram e sem qualquer comando, orientação ou divisão de 

funções, puseram-se a colher as hastes de capim dourado. Os mais velhos pareciam ignorar por 

completo a presença das pessoas estranhas àquele grupo, não interrompiam seu trabalho em 

momento algum, já os mais novos divertiam-se posando para as câmeras e seguindo orientações 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

114 

 

dos fotógrafos e cinegrafistas sobre o ângulo em que deveriam se posicionar. 

Foram os jovens que me ensinaram a colher o capim dourado, enquanto os adultos 

permaneciam absortos reunindo grandes feixes da planta em poucos minutos. Um grupo de dois 

rapazes e três moças reduziu o ritmo da colheita para ensinar suas técnicas, eram muito 

pacientes e pareciam satisfeitos em assumir o papel de meus professores naquela atividade que 

até as crianças de cinco anos desempenhavam com facilidade à minha frente. Para mim era de 

difícil e dolorosa execução. 

A destreza e velocidade com que os quilombolas retiram as longas hastes de capim 

dourado é impressionante. O processo é manual e consiste em arrancar os fios dourados do solo 

sem retirar a raiz, amarrá-los em feixes à medida que completam 200g ou mais, e 

posteriormente há que retirar as flores para espalhá-las pelos campos assegurando assim a 

reprodução.  

A bióloga e pesquisadora Isabel Schmidt estudou ao longo de quase dez anos o 

capim dourado, desenvolvendo trabalhos sobre etnobotânica e ecologia populacional, manejo 

sustentável e o uso do fogo. A pesquisadora descreve a colheita destacando a cautela dos 

extrativistas em não danificar a estrutura principal da planta com suas raízes, a sapata, 

responsável pela perpetuação da planta. 

 

Os escapos de capim dourado são colhidos por homens, mulheres e crianças 

em campos úmidos, adjacentes às veredas, entre os meses de julho e outubro39. 

A colheita é feita puxando os escapos pela extremidade, geralmente pelo 

capítulo (“cabeça” ou “flor”). Alguns coletores relatam que por vezes é preciso 

segurar a roseta foliar (“sapata”) com o pé para não arrancá-la junto com o 

escapo. Um coletor experiente colhe um quilo de escapos a cada 3 a 4 horas. 

(SCHMIDT, p.25, 2005) 

  

Em 2012 a bióloga Betânia Fichino publicou os resultados de uma pesquisa sobre 

as sementes do capim dourado, constatando o elevado potencial germinativo da planta, com 

ênfase na “tolerância das sementes às condições de alagamento e acidez” (2012, p.40), e 

capacidade de sobrevivência e germinação das sementes mesmo após a passagem do fogo, com 

tolerância máxima a até 200º Celsius durante cinco minutos. FICHINO (2012, p.41) reconhece 

ainda o caráter sustentável do agro extrativismo do capim dourado para o artesanato 

                                            
39 Prática vigente até 2007 quando foi regulamentada a colheita do capim dourado. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

115 

 

quilombola, uma vez que a retirada dos escapos da planta não compromete o seu 

desenvolvimento e o período estabelecido para a colheita permite a maturidade reprodutiva da 

vegetação. 

 

Justamente pelo fato de o interesse artesanal estar centrado nos escapos e não 

nas flores de S. nitens, a realização da colheita neste período, após a produção 

das sementes não traz nenhuma desvantagem para a confecção de artesanato 

de capim dourado. Além disto, não há prejuízo algum na retirada dos capítulos 

no momento da colheita, uma vez que estes são usados raramente e em 

pequenas quantidades para a ornamentação das peças [...]  

 

Apesar de sua aparência semelhante à família das gramíneas, o capim dourado é 

uma “sempre-viva”, pertence à família Eriocaulaceae, e é descrita como uma planta com “roseta 

basal de folhas pouco pilosas, lineares a oblongas, com 1 a 4 cm de comprimento e 0,1 a 0,2 

cm de largura, de onde podem partir de 1 a 10 escapos terminais glabros” (FICHINHO, 2012, 

p.37). Fora do período de maturação a planta tem coloração clara, esverdeada e não se destaca 

da vegetação rasteira do cerrado, mas após atingir o ciclo reprodutivo, os escapos adquirem a 

tonalidade dourada que deu fama ao artesanato desta sempre-viva. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

116 

 

 

FOTO 13 – Capim dourado nas veredas. 2012 

 

O processo de colheita poderia ser comparado à corrida pelo ouro em regiões de 

garimpo, pois apesar da abundância da vegetação os campos não são inesgotáveis e fornecem 

matéria prima para os artesãos do remanescente quilombola de Mumbuca e também para 

diversos outros da região. Existe desespero por colher o máximo de capim pelo receio de que 

ele acabe e pela necessidade de obter a maior quantia do produto, que garantirá a renda familiar 

durante um ano inteiro. 

Ao longo de um dia de colheita são feitos curtos intervalos apenas para beber água 

ou reunir o grupo e seguir para campos adiante. A ausência de sombra e o forte sol provocam 

dores de cabeça em diversos colheitadores, o que não é motivo para interromper o trabalho. 

Não são utilizados equipamentos de proteção como luvas ou óculos escuros, considerados pela 

maioria como instrumentos que comprometem a agilidade e qualidade do trabalho.  

Passadas as primeiras três horas de colheita eu tinha pequenos cortes nas mãos 

causados pelos finos fios de capim e conseguira um pequeno feixe naquela experiência de agro 

extrativismo. Ao reunir-me com o grupo, notei que as demais pessoas não aparentavam cansaço, 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

117 

 

ao contrário de mim, e mesmo após aquele período de trabalho sob o sol forte, eles sorriam, e 

brincavam. Cada um carregava vários feixes de capim dourado, mesmo as crianças, e apesar de 

não utilizarem luvas assim como eu, tinham as mãos intactas, um possível resultado dos anos 

que levavam de prática. 

 

 

FOTO 14 – Colheita do capim dourado no Rio Novo. 2011 

 

A retirada das flores com sementes de capim dourado e o plantio destas ao longo 

da colheita é uma prática tradicional dos quilombolas de Mumbuca, que, em decorrência do 

aumento massivo do número de extrativistas, também foi institucionalizada pelo governo do 

estado do Tocantins através da portaria nº 362 de 2007. O transporte de capim dourado com as 

flores atualmente caracteriza crime ambiental e está sujeito às penalidades da lei. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

118 

 

 

FOTO 15 – Semeadura das flores de capim dourado. 2011 

 

Próximo ao meio-dia o grupo se reúne para o almoço, feito pelas mulheres em um 

local de sombra próximo às veredas de colheita. 

No primeiro dia da sega ocorreu um episódio interessante, à hora desta refeição. 

Enquanto as mulheres se dirigiam ao acampamento, a cerca de 500 metros dali, um grupo de 

seis jovens resolveu aproveitar o regresso das equipes de filmagem à cidade naquele momento, 

e pedir que nos levassem até o acampamento no veículo, poupando-nos assim de andar todo o 

percurso. O motorista inicialmente disse que nos levaria, mas após andar alguns metros parou 

o automóvel afirmando que o trajeto era intransponível e pediu que todos descessem pois 

poderia danificar o carro ao tentar levar-nos. Os jovens saltaram do automóvel aborrecidos e 

enquanto caminhávamos, um deles comentou: “só querem nos usar, tiram as nossas fotos e vão 

embora, mas quando precisamos eles, não ajudam” 

Aquele era um discurso oculto pronunciado entre jovens mumbucas e chamou 

minha atenção, uma vez que, até então só havia assistido a tais atitudes infrapolíticas entre os 

mais velhos quilombolas. Durante alguns minutos os jovens conversaram efusivamente sobre 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

119 

 

o assunto e citaram outras ocasiões em que sentiram-se usados através de participações em 

filmagens, fotografias e pesquisas. Embora tenha sido um breve diálogo, aquela troca de frases 

tornou explícitos ressentimentos até então imperceptíveis nas relações dos jovens mumbucas 

com os profissionais que registravam suas imagens.  

As relações da comunidade com os cinegrafistas, fotógrafos e pesquisadores, grupo 

no qual me incluía, são frequentes e pacíficas40, mas isso não denota uma relação de concessões 

inquestionáveis. Existem insatisfações em relação à maneira como suas imagens são utilizadas 

e isto é discretamente compartilhado apenas entre os quilombolas de Mumbuca através dos 

discursos ocultos vivenciados em seus espaços de pertença, dos quais pude participar.  

Naquele percurso entre as veredas de capim dourado e o acampamento pude 

perceber as primeiras nuances de algo que se revelaria como parte importante da infrapolítica 

Mumbuca. Enquanto os jovens compartilhavam suas opiniões, pontualmente inquirindo-me 

sobre meu posicionamento, compreendi que já era considerada por eles como parte do grupo. 

Desta maneira passei a ter maior acesso e até direito à participação nos discursos ocultos do 

remanescente quilombola de Mumbuca. 

3.2.1 O Acampamento 

A sega que começa logo após o sol nascer é interrompida para as refeições 

principais, feitas no acampamento ao meio dia e ao anoitecer. A comida consiste em peixes 

obtidos dos rios nas proximidades do rancho41, farinha de mandioca e café. As áreas de 

acampamento são estabelecidas próximas a brejos ou córregos42 dos quais obtêm-se a água para 

beber, cozinhar e tomar banho. Ao centro do rancho é feita uma fogueira, o que não apenas 

possibilita o cozimento dos alimentos, mas também serve para afugentar animais e insetos. 

                                            
40 Em janeiro de 2015 a Rede Globo exibiu uma matéria de 17 minutos sobre o remanescente quilombola de 

Mumbuca, o artesanato de capim dourado e a festa da colheita. O material, que foi bem recebido pela maioria dos 

quilombolas e compartilhado por estes através de redes sociais, encontra-se disponível na World Wide Web em:  

<http://globotv.globo.com/rede-globo/mais-voce/t/programas/v/confira-o-trabalho-artesanal-feito-com-o-capim-

dourado-em-tocantins/3909796/>  

41 Nome dado pelos quilombolas a área de acampamento. 

42 Rio ou porção de água corrente de pequeno porte. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

120 

 

Cada pessoa leva consigo uma rede de dormir43 ao sair para a campanha do capim, no 

acampamento todas elas são amarradas às árvores, sempre conectadas uma a outra com o intuito 

de melhor aproveitar as cordas disponíveis e também facilitar cuidados mútuos. Durante a noite 

a temperatura cai e o frio faz contraste ao intenso calor do dia, por isso cada colheitador leva 

consigo cobertores e agasalhos. 

A vida no acampamento desperta um sentimento de regresso controlado às origens. 

As pessoas mencionam isto ao longo do período da colheita, relembrando que “antigamente 

viviam assim, no mato”. Os locais improvisados para alimentação, banho e repouso não trazem 

incômodo aos quilombolas, pelo contrário, eles se mostram bastante satisfeitos e confortáveis. 

  

 

FOTO 16 – O Acampamento. 2011 

 

A noite, após as refeições conversam sobre assuntos do dia, mas a principal 

atividade é a narrativa de histórias dos antepassados e de lendas locais. Os jovens são os 

                                            
43 Tipo de leito, de origem indígena, feito a partir de um tecido suspenso pelas duas extremidades por cordas. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

121 

 

principais fomentadores do momento de histórias ao redor da fogueira e divertem-se com os 

relatos. Fazem perguntas, tentam assustar uns aos outros e até aventuram-se a contar algumas 

das lendas que já conhecem.  

Nas lendas populares de Mumbuca quase todas as figuras apresentam feições e 

comportamento de animais selvagens. As narrativas em sua maioria têm origem no 

remanescente quilombola de Mumbuca e são protagonizadas por criaturas cujos nomes são 

catacreses, como por exemplo “O Pé de Garrafa” e “O Cabeça de Rapadura”. As lendas são 

simplórias, falam de criaturas míticas caracterizadas conforme os nomes que recebem, que 

assombram as pessoas no mato durante a noite, suas origens raramente são mencionadas, e 

quando o são, podem variar de acordo com o narrador da história. Segundo os quilombolas, O 

Pé de Garrafa e o Cabeça de Rapadura matam animais do rebanho, roubam comida da casa das 

pessoas e podem até matar humanos se encontrarem algum. Durante a noite no acampamento 

os narradores das lendas chamam a atenção dos ouvintes para determinados sons de animais e 

afirmam que são barulhos idênticos aos emitidos pelas figuras lendárias. 

Os animais selvagens são personagens presentes no imaginário coletivo durante a 

colheita, não apenas nas lendas mas nos temores e precauções coletivos. À hora do banho todos 

são instruídos a tomarem cuidado pois a presença de sucuris44 (Eunectes murinus) é comum em 

brejos e pequenos rios. Durante o dia os colheitadores percorrem as veredas trabalhando em 

pequenas equipes de duas ou mais pessoas, embora alguns homens por vezes prefiram seguir 

sozinhos. A parceria é recomendada com o intuito de evitar animais perigosos tais quais onças, 

porcos selvagens ou serpentes.  

O rio desempenha papel fundamental para a comunidade no período da colheita. As 

áreas de vereda são sempre próximas a fontes de água e o acampamento é estabelecido às 

margens de um riacho ou brejo também para facilitar às dinâmicas de alimentação e higiene 

pessoal. A base da alimentação nos dias de colheita, conforme já mencionado, é a pesca, 

principalmente da traíra (Hoplias malabaricus), peixe carnívoro encontrado com abundância e 

facilidade na região neste período do ano. Embora os quilombolas tenham oferecido-me a 

oportunidade, mediante advertências inclusive, de levar uma alimentação alternativa, optei por 

participar de todas as rotinas coletivas. Ao fim da primeira viagem de colheita recebi dos jovens 

                                            
44 Também conhecida como anaconda, é uma das maiores serpentes do mundo, podendo atingir mais de 10 metros. 

É uma cobra não-peçonhenta, alimenta-se geralmente de peixes, aves e mamíferos de médio porte quando vão 

beber água. Embora não seja comum, existem casos registrado de humanos engolidos por esta espécie.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

122 

 

a alcunha de “comedora de traíra”, e estes passaram a dizer que eu havia me tornado uma 

quilombola também, uma vez que participara da mais importante de suas vivências, a colheita 

do capim dourado. Estava assim cumprida minha iniciação. 

O regresso a Mumbuca acontece em média a cada quatro dias, com intervalos curtos 

de dois a quatro dias para pesagem do material colhido e descanso antes do regresso às veredas. 

O momento da pesagem dos feixes é caracterizado pela alta competitividade, o produto obtido 

varia entre 4 a 12 quilos por pessoa. Os homens mais jovens destacam-se pela quantidade de 

capim que conseguem colher, mas a maioria deles opta por doar seus feixes às mulheres da 

família ou vender a vegetação ao quilo para comerciantes externos que pagam valores entre 20 

e 50 reais, dependendo do período do ano, ou da qualidade do capim. 

No dia 24 de setembro, ao final de minha campanha iniciática no capim dourado, 

apesar do grande esforço feito, eu consegui 500g da planta, fui elogiada e os quilombolas 

passaram a tratar-me com deferência, por eu ser a primeira pesquisadora a “aguentar a colheita”. 

Recebi de Dona Laurentina, a anciã do remanescente, a alcunha de “Embaixadora”, pois 

segundo ela eu iria representar as lutas de Mumbuca a partir daquele momento. 

A este respeito é importante ressaltar o significado da alcunha em Mumbuca. A 

maioria das pessoas não é conhecida pelo nome de registro oficial, apenas as crianças são 

chamadas pelo nome. Ao fim da infância ou durante a juventude cada quilombola recebe uma 

alcunha, algo que acontece de modo espontâneo, na maioria das vezes em função de um 

episódio relevante. O uso de alcunhas é predominante ao ponto de algumas pessoas 

desconhecerem os nomes de parentes e amigos, ou mesmo esquecê-los. Depois de atribuir-me 

a alcunha de “Embaixadora”, Dona Laurentina jamais voltou a chamar-me pelo nome. 

Ainda participei de uma segunda viagem de colheita de capim dourado, do dia 28 

de setembro a 04 de outubro, desta vez apenas com a família que me hospedava, numa pequena 

propriedade que lhes pertencia. As rotinas vivenciadas nesta segunda colheita foram muito 

semelhantes às da primeira, tendo como diferença o menor número de pessoas na área escolhida 

para agro extrativismo e também a existência de uma pequena construção de adobe e palha, 

chamada pelos quilombolas de rancharia, na qual era possível realizar as refeições e fixar as 

redes para o repouso. A segunda viagem teve a duração de uma semana, e ao fim dela a quantia 

de capim obtido por aquela família foi ainda maior do que a resultante da primeira. 

Até o dia 20 de novembro, último dia para agro extrativismo autorizado do capim 

dourado, os quilombolas realizaram visitas pontuais às veredas, mas em função da diminuição 

das plantas as viagens tiveram duração menor, poucas vezes ultrapassando a dois dias. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

123 

 

Todo o capim recolhido é armazenado nas residências, alguns chegam a guardar o 

material por período superior a um ano, pois embora os quilombolas considerem o capim novo 

mais bonito e brilhoso, não existe um prazo de validade para estas plantas. Quando acaba o 

tempo da colheita os mumbucas se dedicam à costura do capim dourado, buscando o 

aproveitamento máximo da planta que, como venho sublinhando, é a principal fonte de renda 

para as famílias do remanescente quilombola. 

 

  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

124 

 

CAPÍTULO 4. MEMÓRIAS DE UMA MATRIARCA 

Resumo: Este capítulo apresenta Dona Laurentina, a moradora mais antiga de 

Mumbuca, e suas narrativas sobre o passado de lutas e reivindicações pelo território. A história 

oral apresentada pela matriarca contém relatos sobre a origem do remanescente quilombola e 

ainda reivindicações sobre o futuro. Dona Laurentina também apresenta espaços e objetos que 

considera importantes, solicitando que através do registro fotográfico e de suas memórias a 

história de Mumbuca seja contada ao mundo. 

 

A memória, como elemento constituinte da história oral de Mumbuca, estabelece o 

elo entre passado e atualidade, por isso, para contextualizar as situações de resistência e 

negociação vivenciadas nas últimas décadas no remanescente quilombola, recorro às narrativas 

de mulheres de três diferentes gerações. A opção por relatos femininos acerca do passado e 

presente de Mumbuca é justificada pela centralidade que as mulheres ocupam no remanescente. 

O empoderamento feminino resultante da renda do artesanato de capim dourado pode ser 

observado através das perspectivas individuais e coletivas de mulheres nascidas em três épocas 

distintas, as quais relatam diferentes recortes da história do remanescente ao discorrerem sobre 

suas próprias vidas.  

Em relação ao processo de coleta de informações e entrevistas é importante ressaltar 

que meu gênero e idade influenciaram na obtenção dos depoimentos, pois o fato de ser mulher 

e jovem facilitou o meu contato com o público feminino em Mumbuca, ao passo que entre os 

homens em idade adulta tive pouca abertura e as raras entrevistas concedidas consistiam apenas 

em respostas objetivas às perguntas feitas. Isto demonstra que minhas condições e 

características pessoais ocasionaram ao mesmo tempo vantagens e vulnerabilidades no trabalho 

de campo. Tal cenário de convergência entre meus elementos biográficos e a etnografia em 

elaboração correspondem ao que Ruth Behar (1996, p. 14) descreve como “a exposição do 

pesquisador, que também se torna espectador”45 o que permite ao investigador alcançar lugares 

nos quais jamais poderia chegar. 

Ainda que a identificação de gênero, ou a ausência desta, tenham sido fatores 

relevantes no acesso que tive aos depoimentos dos mumbucas, as narrativas aqui apresentadas 

não buscam discutir apenas questões femininas no quilombo, e refletem também a percepção 

                                            
45 Tradução minha 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

125 

 

das dinâmicas locais onde as mulheres falam e atuam em proporções maiores que os homens. 

Le Goff (1990, p.32) afirma que a memória faz parte do jogo do poder, autoriza manipulações 

conscientes ou inconscientes e obedece aos interesses individuais ou coletivos, considerando 

tais questões, o estudo de narrativas e da história oral de mulheres mumbucas não buscam 

relatos totalizantes, consensuais ou verdades absolutas acerca do passado de Mumbuca, mas 

permitem a abordagem e análise de diferentes perspectivas da realidade quilombola local. 

Os depoimentos femininos de três diferentes épocas de Mumbuca permitem novas 

compreensões do remanescente a partir das memórias coletivas e individuais das mulheres 

Laurentina, Doutora e Ana Cláudia que se posicionam como narradoras das próprias vidas. A 

reconstrução de trechos do passado a partir de situações do presente acrescenta novas 

perspectivas à etnografia dos mumbucas do Tocantins e a partir destas é possível contemplar 

diferentes aspectos das transformações ocorridas do passado até o presente, ainda que estes 

sejam descritos através de narrativas que não representem com exatidão acontecimentos. 

A importância das mulheres na tradição oral é ressaltada por Philippe Joutard 

(2000) que evidencia a possibilidade do protagonismo que a história oral confere aos 

narradores, muitas vezes marginalizados nas dinâmicas sociais.  

 

A força da história oral, todos sabemos, é dar voz àqueles que normalmente 

não a têm […] Que ela continue a fazê-lo amplamente, mostrando que cada 

indivíduo é ator da história. Já conhecemos o papel representado pela história 

oral no desenvolvimento de uma verdadeira história das mulheres, [...] Não 

tenho preocupação quanto a este ponto: o lugar e a importância das mulheres 

no progresso da história oral representam uma garantia. (JOUTARD, 2000, 

p.33) 

 

Para a análise das histórias contadas por mulheres mumbucas optei pela abordagem 

cronológica das narrativas de três das figuras femininas de maior destaque no remanescente 

quilombola, começando por Dona Laurentina Matos, que é a mais antiga moradora de 

Mumbuca, e conhecida por todos como Vó Laurentina. De acordo com seu documento de 

registro de nascimento ela tem 109 anos de idade46, mas quando interrogada sobre este assunto 

ela afirma que na verdade possui apenas 98 anos e que sua certidão de nascimento foi registrada 

                                            
46 Cálculo para o ano de 2014 quando foi entrevistada pela última vez. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

126 

 

equivocadamente. Considerada uma matriarca em Mumbuca, ela nasceu e cresceu no 

remanescente quilombola. Viúva há quase meio século ao falar do passado ela descreve com 

orgulho a própria resistência e as condições adversas que enfrentou ao longo da vida no 

remanescente quilombola. 

Para a melhor compreensão do papel desempenhando por Dona Laurentina como 

parte viva da memória coletiva da comunidade é importante enfatizar que ela está conectada 

através de vínculos de parentesco a todas as famílias do remanescente quilombola, por isso a 

sua história é também a história de todos. A relevância do parentesco no quilombo é evidenciada 

pelo historiador Dirceu Lindoso (2011, p.251) que afirma que “a escravidão só se exerce sobre 

um corpo social estranho, onde não existe parentesco que lhe possa perturbar a coerência 

social”, neste sentido os vínculos familiares tornam-se representações da resistência coletiva.  

Ao descrever a família Mumbuca, a socióloga Ana Lúcia Pereira destaca a 

importância das relações de parentesco na vida social do remanescente. 

 

[...] a Comunidade Mumbuca é a grande família que habita o Povoado ou o 

tem como referência. São pessoas que conhecem o território e os segredos que 

a ele pertence. As famílias mumbuquenses estabelecem relações de produção 

comunitária, professam a fé em uma mesma religião e definem quem faz e 

quem não faz parte do grupo. As relações de parentesco são estabelecidas 

através do casamento prioritariamente no interior do próprio grupo familiar 

ou religioso. São famílias que constituem um quilombo porque possuem 

formas e processos de organização social e política próprias dos grupos 

étnicos. (PEREIRA, 2012, p. 268) 

 

A centralidade de Dona Laurentina na unidade familiar coletiva dos mumbucas, é 

evidenciada pelo fato de ser ela a única pessoa viva da quarta geração do remanescente, e 

também a principal referência e testemunha do passado da comunidade.  

O uso de relatos dos anciãos no processo de percepção e compreensão da história 

de um grupo justifica-se, dentre outros motivos, em função do potencial período de tempo 

compreendido por suas memórias. A psicóloga Ecléa Bosi (1994, p.63) ao falar da importância 

do idoso e de seus depoimentos explica que “tendo vivido muito tempo, ele tem muita 

experiência e está carregado de lembranças” e por isso tornam-se depositários de um tesouro 

coletivo, o passado. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

127 

 

No dia 15 de outubro de 2011 fui convidada por Dona Laurentina para fazer uma 

visita a sua residência, até então havíamos trocado poucas palavras. O convite surgiu após 

contarem a Dona Laurentina que eu era jornalista e estava ali fazendo uma pesquisa sobre 

Mumbuca. Assim que cheguei à casa da anciã ela começou a contar como era a vida no 

remanescente em sua juventude e narrou com entusiasmo as experiências que considerava mais 

marcantes em sua história. A conversa foi gravada a pedido da matriarca que solicitou-me ainda 

que contasse a história dela por onde eu fosse. 

Para a melhor compreensão das narrativas de Dona Laurentina é importante situá-

la novamente na árvore genealógica da comunidade. Neta de um dos fundadores do 

remanescente quilombola e de Jacinta, uma indígena “capturada no mato”, ela é também irmã 

de Dona Miúda, já mencionada por ser uma das primeiras artesãs do capim dourado, figura de 

notória importância por toda a população de Mumbuca e falecida em novembro de 2010. 

A seguir apresento o heredograma dos mumbucas com ênfase em mulheres em 

destaque neste trabalho. Evidenciadas através da cor amarela e por ordem cronológica estão: 

Jacinta – a índia, Dona Laurentina, Dona Miúda, Doutora e Ana Cláudia. Á arvore genealógica 

completa das duas famílias que deram origem ao remanescente encontra-se no Apêndice I, e 

contém 285 pessoas e 52 famílias, o material foi elaborado com base em relatos de história oral 

e material elaborado por CASTRO e PEREIRA (2010, p.8-11). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

128 

 

HEREDOGRAMA SIMPLES COM RECORTE DA ÁRVORE GENEALÓGICA DE 

MUMBUCA47

 

Genealogia 19: Referenciação de importantes figuras femininas na árvore genealógica 

dos mumbucas. 

 

A primeira história narrada por Dona Laurentina fala sobre as origens do povoado, 

chamando a atenção para a questão feminina ao relatar a captura de mulheres indígenas da 

região pelos primeiros habitantes de Mumbuca. 

  

A velha Jacinta minha avó foi pegada48 no mato, pra amansar, a vó do meu 

                                            
47 Heredograma dos mumbucas com ênfase em mulheres em destaque neste trabalho. Evidenciadas através da cor 

amarela e por ordem cronológica estão: Jacinta – a índia, Dona Laurentina, Dona Miúda, Doutora e Ana Cláudia. 

Á arvore genealógica completa das duas famílias que deram origem ao remanescente encontra-se no Apêndice 

Único e contém 285 pessoas e 52 famílias, o material foi elaborado com base em relatos de história oral e material 

elaborado por CASTRO e PEREIRA (2010, p.8-11) 

48 Estas e outras palavras redigidas com erros de concordância ou sintaxe ao longo das entrevistas têm por objetivo 

a preservação da idoneidade da pesquisa, através da transcrição literal do discurso. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

129 

 

marido também foi pegada no mato pra amansar, o povo do mato mesmo. E 

o povo veio fugido porque o avô do meu marido era negro e ele que pegou a 

Jacinta. (Laurentina, entrevista concedida em 15 de outubro de 2011) 

 

 Ao contar a história da sua vida, Dona Laurentina optou por um episódio sobre 

suas ancestrais no qual descreve a atitude masculina de subjugação das mulheres indígenas. Ao 

declarar que sua a avó foi “pegada no mato” ela descreve um cenário de dominação e submissão 

das habitantes da região que eram capturadas pelos fugitivos da escravidão. A opção pelo verbo 

“amansar” denota a resistência e luta das mulheres indígenas nesse processo descrito de maneira 

análoga à domesticação. Não será aqui analisado o comportamento dos homens fundadores de 

Mumbuca, mas é importante evidenciar a postura masculina descrita no relato de Dona 

Laurentina e observá-la comparando-a com o passado de dominação escravista que dá origem 

ao quilombo. 

Ao falar sobre a captura de sua ancestral, Dona Laurentina não expressa qualquer 

indignação ou pesar, relata com naturalidade e repete esta mesma informação algumas vezes 

com o intuito de ressaltar as condições extremas do remanescente quilombola no início. A 

prática dos ancestrais dos mumbucas é justificada pelos seus descendentes em função da 

escassez de mulheres nas duas famílias que deram origem ao remanescente quilombola. É 

importante ressaltar que na compreensão de Dona Laurentina, embora capturadas, as mulheres 

indígenas não eram escravizadas, e mesmo inseridas em rotinas de submissão masculina 

possuíam espaços familiares no quais tinham autonomia e controle. Neste sentido é possível 

constatar as diversas perspectivas do poder descritas por Rachel Soihet (1998, p.81), para quem 

“apesar da dominação masculina, a atuação feminina não deixa de se fazer sentir, através de 

complexos contrapoderes: poder maternal, poder social, poder sobre outras mulheres...”. 

Uma vez integradas ao remanescente quilombola, as indígenas tornavam-se parte 

dele na mesma proporção que as outras mulheres do grupo. É possível atestar a miscigenação 

na formação inicial de Mumbuca através da observação dos traços físicos de alguns moradores 

do local, cujas feições, cabelos e cor da pele muito se assemelham à dos indígenas.  

Após falar sobre as origens de suas ancestrais, Dona Laurentina dá continuidade à 

sua narrativa descrevendo o período em que viviam seus avós, ainda durante a infância de sua 

mãe. A anciã enfatiza as condições adversas do remanescente quilombola nesta época, 

ressaltando a resistência da comunidade face à inospitalidade natural das terras do Jalapão. 

  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

130 

 

A primeira coisa que eu quero falar, é que aqui é brabo! Quem amansou foi 

o bisavô do meu marido, foi quem amansou este lugar. Aqui não tinha nada, 

era brabo, brabo, brabo. Num tinha parede assim, nada. A gente comia com 

colher de buriti (palmeira típica da região) e panela de barro, prato de barro, 

tudo de barro. Tudo! E a roça... o que nós vestia era o algodão. Os homens 

plantavam e tratavam e as mulheres fiavam. A mamãe era costuradeira. A 

mamãe já era nova já (nesse tempo). É muito antigo aqui. (Laurentina, 

entrevista concedida em 15 de outubro de 2011) 

  

O uso repetitivo do verbo “amansar” no discurso de Dona Laurentina, expressa a 

percepção da dualidade “dominação versus resistência”, tanto em relação à mulher indígena 

quanto ao lugar escolhido para habitação. Apesar das adversidades naturais, nota-se o 

desenvolvimento de uma forte relação entre a terra e os mumbucas, sendo o território o lugar 

que, após grande esforço dos quilombolas, torna-se um espaço de descanso, refúgio e origem 

de todas as formas de subsistência do remanescente. Na terra de Mumbuca enraizaram-se as 

heranças culturais e dinâmicas cotidianas que hoje integram a identidade coletiva dos seus 

moradores. 

A importância territorial é abordada no relato de Dona Laurentina ao narrar uma 

das primeiras disputas por terras vivenciadas em Mumbuca, em meados da década de 30, contra 

“um rico fazendeiro chamado Temosílio”. Neste mesmo período, sem que os mumbucas 

soubessem, o Brasil vivenciava um regime de ditadura marcado por diversos cenários de 

resistência coletiva e individual. 

  

Depois que amansou (o lugar), o povo quis tomar, um homem muito rico 

chamado Temosílio quis tomar... Foi o empregado dele e botou fogo bem aqui 

perto de onde a gente mora, botou a gente com raiva, botou nós dentro de 

casa, tudo! O meu marido... caminhou pra serra, pra casa do seu Sebastião, 

e ele acobertou, o Sebastião. Ele ia para a serra e eu ficava sozinha nesse 

matão com as crianças desse tamaninho ó (indica com as mãos cerca de 80 

cm de altura), ele ia e vinha, quando chegava a meia-noite eu escutava bater. 

Era quatro dias, cinco dias pra ele me ver. [...] Nós lutamos por esse lugar. 

Lutamos!  Temosílio queria tomar de nós, mas Deus abençoou que não tomou 

não. […] Nós ganhou a questão... Acabou com ele. Mas também nós não 

peguemos nem um fiapo dos trem dele, deixou tudo longe lá. Ele teve que ir 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

131 

 

embora e deixou tudo aí... a madeira do carro, ficou tudo praí, que ele era 

rico [...] Num foi caçoada não, nós sofreu demais! (Laurentina, entrevista 

concedida em 15 de outubro de 2011) 

  

 

A resistência coletiva descrita por Dona Laurentina, e na qual inclui-se ativamente, 

apresenta elementos de tonalidade mítica, como o sofrimento, a batalha, o heroísmo, a conquista 

e um desfecho com a fuga do adversário. Nota-se também ao longo da narrativa o destaque feito 

à própria resistência, o que expressa a relevante significância vista por Dona Laurentina em seu 

papel de cuidar dos filhos e suportar as adversidades sozinha enquanto o marido viajava para 

prover o alimento e lutar pela terra. A matriarca não aparenta quaisquer ressentimentos ou 

sentimentos de subalternidade em sua narrativa, e não obstante à divisão de trabalhos com base 

nas questões de gênero ela narra com orgulho o sofrimento vivenciado durante as disputas 

territoriais, não se eximindo dos créditos ao usar a primeira pessoa do plural em sua afirmação 

“nós lutamos por esse lugar”. 

Uma vez resolvido o embate contra o fazendeiro Temosílio, os moradores de 

Mumbuca enfrentaram períodos de seca e miséria, ao ponto de, por diversas vezes considerarem 

a possibilidade de abandonar o local em busca de novas terras. Apenas em meados da década 

de 1980 a comunidade vivenciou o início de algumas mudanças sociais e econômicas, quando 

a solução para os problemas básicos de Mumbuca surgiu por intermédio da troca de peças 

artesanais de capim dourado por alimentos em povoados vizinhos ao remanescente quilombola. 

Dona Laurentina descreve o período de envolvimento feminino nas atividades 

comerciais, destacando a dura realidade das viagens para escambo, nas quais se trocava o capim 

dourado por sal e outros produtos. A partir de então torna-se perceptível a mudança nas relações 

entre gêneros, pois as mulheres já não ficam na comunidade esperando que os homens retornem 

depois de um longo período de ausência. Elas participam ativamente da economia e do 

comércio. 

  

[...]sofri demais... Ia buscar o sal, punha o sal na cabeça, e o sal quando era 

meio-dia derretia, e caía nos olhos, o choro saía junto com o sal, de dor nos 

olhos. O casco da minha cabeça ficou pelado por causa do sal. Só pra sair 

daqui e ir lá... foi sofrimento. Num foi brincadeira não. A cabeça pelada... 

Muito sofrimento pra não sair. (Laurentina, entrevista concedida 15 de 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

132 

 

outubro de 2011) 

  

À semelhança de outras sociedades, em Mumbuca as conquistas femininas de 

direitos de igualdade no trabalho, resultaram também em acúmulo de funções. Dona Laurentina 

passou a participar de viagens comerciais, mas permaneceu durante cerca de quatro décadas 

exercendo papéis tradicionalmente femininos no remanescente, como o de parteira e de 

sabedora do uso e aplicação de plantas medicinais.  

Ao contrário da irmã, Dona Miúda, ela não se dedicou ao artesanato do capim 

dourado, mas tornou-se autoridade nos conhecimentos relativos à saúde na comunidade, a 

importância disto em suas memórias é atestado pela forma como une tais informações em um 

discurso contínuo, ressaltando a própria bravura nas vivências externas e internas da vida 

quilombola. 

 

Eu fui parteira, 34 anos parteira, nunca morreu uma mulher em minha mão, 

nem uma criança. Nem uma mulher nem uma criança, nunca também ganhei 

nem uma luva, só de Deus. [...] Num tinha remédio, num tinha doutor, num 

tinha nada. (Laurentina, entrevista concedida 15 de outubro de 2011) 

 

Na tradicionalidade da medicina natural, sua defesa e perpetuação, Dona Laurentina 

manifesta simbolicamente a resistência às influências e saberes oriundos da realidade externa a 

Mumbuca. 

Segundo Halbwachs (1990, p.51) “cada memória individual é um ponto de vista 

sobre a memória coletiva” e este ponto de vista pode se alterar mediante outras variáveis. Ao 

conviver com os mumbucas percebi que a maioria dos depoimentos sobre o remanescente fazia 

menção aos moradores mais velhos, sendo estes muitas vezes citados como testemunhas da 

veracidade dos fatos narrados. Os anciãos são no remanescente quilombola os portadores e 

construtores da história e por este motivo, Dona Laurentina como a moradora mais velha da 

comunidade torna-se a depositária de um “tesouro comum”49 e prestigiada por todos. 

Ao falar da realidade vivenciada no tempo presente Dona Laurentina demonstra 

que a resistência existe e manifesta-se nas mais variadas perspectivas, embora a maior parte de 

                                            
49 Expressão utilizada por Halbwachs ao falar da importância da memória dos idosos nas sociedades. 

(HALBWACHS, 1990, p.142)   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

133 

 

seu discurso concentre-se no passado, ela defende com convicção pensamentos de 

insubordinação sobre algumas mudanças e influências de origens externas no remanescente 

quilombola. 

  

 

 

Não é para fazer casa de tijolo aqui na Mumbuca. Eu quero é casa de palha, 

é casa de adobe, isso, se fizer assim tá fazendo a coisa que eu to pedindo. 

[...]Meus avós, meus pais, meus irmãos, meus filhos, já usava essa terra desde 

o Rio Novo [...] Essa terra eu quero ficar com ela, por causa dos filhos, dos 

netos... (Laurentina, entrevista concedida em 25 de outubro de 2011) 

  

Com autoridade matriarcal Dona Laurentina reivindica que a tradição mantenha-se 

na arquitetura do povoado e que ela possa permanecer na terra que pertenceu aos seus avós e 

assim deixá-la para seus descendentes. Ao longo de sua vida, a matriarca de Mumbuca 

enfrentou adversidades e viu o remanescente quilombola transformar-se radicalmente. Suas 

memórias repousam em momentos de resistência e sofrimento, mesmo ao lidar com o tempo 

presente prevalece a tônica de luta e perseverança em seu discurso. 

Assim que a entrevista encerra, Dona Laurentina me convida para conhecer sua 

casa. Mostra cada cômodo e pede que eu faça algumas fotografias dela, em seguida conduz-me 

até a frente e aponta para um conjunto de folhas de palmeira de piaçava com as quais as casas 

são cobertas. Ela faz questão de ser fotografada enquanto conta-me que na juventude carregava 

aquelas longas e pesadas folhas para fazer fogo e proteger a família da chuva e do sol. É nítido 

o orgulho que ela tem da própria história, do passado e de sua influência na vida da comunidade. 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

134 

 

 

FOTO 17 – Dona Laurentina. 

 

Para estabelecer uma etnografia de Mumbuca é preciso observar os processos 

históricos que permitiram a reconstrução dos papéis femininos ao ponto das mulheres se 

tornarem as principais lideranças e provedoras da comunidade. A historiadora Carmélia 

Miranda (2007) identifica este processo na análise de uma comunidade quilombola de origem 

baiana fundada por três mulheres: 

 

A reconstrução dos papéis sociais femininos, como mediações que 

possibilitem a sua integração na globalidade das experiências históricas do seu 

tempo, parece um modo promissor de lutar contra o plano dos mitos, normas 

e estereótipos. (MIRANDA, 2007, p. 42) 

 

O empoderamento feminino relatado por Carmélia Miranda entre os Tijuaçu da 

Bahia e também constatado na história dos mumbucas pode ser parcialmente atribuído às 

origens comuns baianas destes dois remanescentes quilombolas. Segundo a historiadora Maria 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

135 

 

Lúcia Mott (1991) as escravas comercializadas na Bahia, tinham na África vidas dinâmicas e 

eram empreendedoras, fatores estes que influenciaram suas descendentes e companheiras nos 

cativeiros e quilombos. 

 

As mulheres nagôs e suas descendentes na Bahia tinham o mesmo espírito 

empreendedor que as caracterizava na África. Vendiam no mercado e, boas 

comerciantes, ganhavam dinheiro e mesmo enriqueciam, tornando-se 

proprietárias de pequenas casas que chegavam a alugar a seus compatriotas 

(MOTT, 1991, p. 38) 

 

A compreensão dos papéis vividos pelas quilombolas desde as origens de Mumbuca 

até a atualidade permitem a percepção da coexistência de diferentes modelos de relações entre 

os gêneros no remanescente. Dona Laurentina viveu quase 100 anos no remanescente 

quilombola, ela ouviu os avós contarem sobre o período da escravidão, enfrentou o rico 

fazendeiro Temosílio junto com os outros quilombolas e também assistiu a chegada dos turistas 

internacionais em Mumbuca. Ao longo de sua vida a matriarca de Mumbuca vivenciou também 

o processo de transformações nas relações de poder entre gêneros. A realidade das mulheres 

capturadas e subjugadas em Mumbuca no passado em nada assemelha à de suas descendentes 

que hoje são capazes de sustentarem sozinhas às próprias famílias.  

Conectadas através da trama narrativa de uma quilombola nonagenária, as histórias 

das mulheres de Mumbuca falam sobre a resistência feminina do passado e do presente, do 

vínculo com o território e da conquista da liberdade, demonstrando que simbolicamente a 

mulher deste remanescente é também um quilombo.   

4.1 As fotografias de Dona Laurentina 

No dia 20 de maio de 2012, recebi novo convite de Dona Laurentina pedindo que 

fosse visitá-la e gravar uma entrevista. O convite foi transmitido por Ana Cláudia, neta de Dona 

Laurentina (cf. árvore genealógica no ponto anterior) e no mesmo dia atendi à solicitação. 

Chegando à residência da anciã ela ofereceu-me um café e com naturalidade passou a contar as 

mesmas histórias que havia narrado no ano anterior quando a entrevistei pela primeira vez. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

136 

 

Falou sobre a “velha Jacinta pega no mato”, sobre as dificuldades em Mumbuca quando era 

jovem, dos utensílios rústicos que utilizava, do fazendeiro Temosílio, do sal que queimava sua 

cabeça ao transportá-lo e dos partos que fez, entre muitos outros assuntos. Quando interrogada 

a respeito do Parque Estadual do Jalapão ou sobre o Termo de Ajuste de Conduta, Dona 

Laurentina desconversa, não compreende bem estas questões e não quer falar sobre o presente, 

seu foco é o passado distante de sua juventude e é apenas sobre ele que quer me contar. Ao final 

daquela conversa ela faz um pedido, quer ser fotografada por mim, “a Embaixadora”. Atendo 

prontamente ao pedido dela, deixo que escolha cenários e posições, o resultado são fotos 

peculiares daquilo que ela quer que eu mostre “ao mundo todo por onde for”.  

A solicitação de Dona Laurentina explicita o que Nuno Godolphin (1995, p.129) 

chama de interação promovida pela técnica fotográfica, segundo o autor, tal recurso pode 

estimular “a relação (do pesquisador) com o grupo estudado” e desta maneira promove a 

abertura de “um campo de diálogo, de expressão da memória e das reflexões dos informantes”. 

No caso das fotografias solicitadas por Dona Laurentina é importante ressaltar que elas 

propõem um retrato do presente para o futuro. Outro aspecto relevante é que, embora tenha sido 

eu a pessoa a manusear a câmera fotográfica, Dona Laurentinha pode ser considerada a autora 

de cada imagem registrada, pois orientou todos os detalhes do processo, especificando o que 

deveria aparecer nas fotografias e como isto deveria ocorrer. Neste sentido faço menção à 

Halbwachs que considera os quadros sociais como “pontos de referência nesta reconstrução que 

chamamos memória” (1990, p.10), a partir desta percepção atribuo às fotografias de Dona 

Laurentina a “eficácia de testemunho dos quadros sociais da memória” (ECKERT e MYLIUS 

2000, p.34). 

Dona Laurentina pede-me para fotografá-la com uma folha de palmeira de buriti 

utilizada para cobrir os telhados das residências e também para fazer utensílios, ela solicita 

ainda um registro do seu quarto, outro do interior de sua casa e um dos remédios que utilizava 

mensalmente. São quatro fotografias ao todo, pergunto-lhe o que gostaria que eu fizesse com 

elas, se deveria fazer a impressão das imagens e entrega-las à anciã, mas Dona Laurentina 

ratifica o seu desejo já expresso e diz que devo mostrá-las às outras pessoas, para todo mundo 

saber como era em Mumbuca e como ela vivia. A foto dos remédios é a única exceção ao 

pedido, pois além de mostrar às pessoas eu deveria levar comigo com o intuito de ajudá-la a 

comprar os medicamentos quando retornasse à capital do estado.  

A escolha das imagens a serem registradas demonstram o vínculo de Dona 

Laurentina com alguns objetos, dentre os quais destaco o buriti, a sua casa e os remédios. A 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

137 

 

história que o mundo deveria conhecer sobre ela envolvia tais elementos, motivo pelo qual 

tornaram-se de relevância para este trabalho. Observa-se que os objetos escolhidos pela 

matriarca fazem parte de suas vivências e da identidade construída ao longo de sua existência 

em Mumbuca.  

Dona Laurentina quer que o mundo exterior veja Mumbuca através de suas 

percepções naquelas fotografias, elas também representam a resistência e negociação 

experimentados ao longo de sua vida.  

A primeira imagem a ser registrada, conforme orienta Dona Laurentina, é a da palha 

do buriti. Não obstante à sua avançada idade, ela vai até o quintal da residência, levanta uma 

grande e pesada folha da palmeira, e apoiada em sua bengala avisa que está posicionada para a 

fotografia. 

 

 

FOTO 18 – Dona Laurentina e a folha de buriti. 2012 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

138 

 

 

A palmeira do buriti é símbolo da resistência em Mumbuca sob diversas 

perspectivas, sua utilização nas vivências quilombolas vai desde a provisão da seda que enlaça 

o trançado de capim dourado aos telhados que cobrem as residências.  

O relato das memórias de Dona Laurentina decorre mediante a seletividade de suas 

lembranças tendo a resistência por temática principal.  O mesmo processo se vê na escolha dos 

elementos que deseja ter em suas fotografias, a palha do buriti é citada com frequência por ela, 

ela faz referência à planta ao falar dos utensílios de cozinha rústicos quando era jovem em 

Mumbuca e também para ordenar aos seus descendentes que não construam casas de alvenaria 

e telhas de cerâmica. 

O buriti é fundamental na história de Mumbuca por ser também sinalizadora das 

fontes de água, é através dele que os quilombolas se orientam nas colheitas ou em grandes 

jornadas na busca por rios e brejos ao sentirem sede, pois a planta só cresce em lugares 

encharcados e sua altura que pode chegar a 30 metros o torna bastante visível em meio à 

vegetação baixa e esparsa do cerrado. O engenheiro Mauricio Bonesso Sampaio, em parceria 

com a bióloga Isabel Schmidt desenvolveu uma pesquisa sobre o buriti na comunidade de 

Mumbuca e regiões próximas. De acordo com seus estudos, o amplo aproveitamento da 

palmeira e de seus frutos ricos em vitaminas podem ser apontados como elementos que 

colaboraram com a sobrevivência e continuidade das populações locais do Jalapão. 

 

O Buriti é muito importante pois dele tudo se aproveita, desde as folhas (ou 

palhas) até a raiz. É por isso que muita gente chama o Buriti de árvore da vida. 

Do Buriti dá para fazer cestos, bolsas e vassouras com o uso da folha trançada, 

caixas e móveis dos talos das folhas, doces e óleos a partir dos frutos, cercas 

e paredes podem ser construídas com o uso dos troncos e até remédios caseiros 

podem ser feitos com as raízes. Os frutos são muito ricos em vitaminas A, B, 

C e em ferro. É uma das frutas que mais contém vitamina A (ou caroteno) no 

mundo. Para se ter ideia, a cenoura é conhecida por ter muita vitamina A, mas 

o Buriti possui cerca de 20 vezes mais. (SAMPAIO et. al, 2010, p.43) 

 

Dona Laurentina ficou viúva aos 41 anos, o que afetou a economia familiar, para 

cuidar dos 12 filhos precisou assumir papéis ativos no cultivo de alimentos e transações 

econômicas, o buriti mostrou-se a fonte de matéria-prima para o suprimento da família nas 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

139 

 

situações em que não havia outras alternativas. Ela conta que tudo o que havia em sua casa era 

feito na comunidade, a maioria a partir do buriti. 

Ao falar dos motivos que levaram à escolha do local em que o remanescente 

quilombola de Mumbuca foi estabelecido, Dona Laurentina menciona também os buritis, 

segundo ela, a escolha foi pautada na beleza do lugar, que tinha muita água e sombra 

proporcionada por aquelas palmeiras. 

 

 

FOTO 19 – Palmeira de buriti nas veredas. 2011 

 

O buriti figura não apenas na primeira fotografia solicitada por Dona Laurentina, 

pode ser visto novamente nas imagens que a matriarca pede para registrar, no interior de sua 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

140 

 

casa. Após ser fotografada com a palha da palmeira, Dona Laurentina pede que eu a acompanhe 

até o interior da residência, e aponta dois locais que deseja registrar, um é o seu quarto e o outro 

um corredor que liga o quarto ao ambiente externo da residência, ambos marcados pela presença 

do buriti em móveis e no telhado. 

A construção tradicional é apresentada por Dona Laurentina como uma das razões 

para sua longevidade, segundo ela é por isso que não devem ser construídas casas de alvenaria 

e cerâmica na comunidade. Sua irmã mais nova, Dona Miúda, foi presenteada por organizações 

não governamentais com a construção de uma moderna residência, em reconhecimento do 

poder público à sua liderança notável no remanescente e trabalhos com capim dourado. Para 

Dona Laurentina esta casa moderna sem fogão a lenha para aquecer foi uma das razões do 

agravamento da doença e posterior morte da irmã. 

Na residência de Dona Laurentina o adobe também é símbolo de resistência, não há 

alvenaria, tijolos ou cerâmicas em toda a construção e ela relembra isto constantemente em seus 

discursos, orgulhosa e convicta dos benefícios da tradição centenária. 

 

 

FOTO 20 – O interior da casa de Dona Laurentina. 2012 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

141 

 

Em Mumbuca as maiorias das casas são construídas com adobe e a população mais 

velha, à semelhança de Dona Laurentina, prefere esta técnica construtiva ao uso da alvenaria 

industrializada. Para a pesquisadora Thelma Fredrych (2009, p.67) isto demonstra a 

perpetuação de uma importante tradição quilombola e faz parte do patrimônio do remanescente. 

 

As casas são todas de adobe com exceção dos dois prédios da escola, o antigo, 

ao lado do telefone e a nova escola construída pelo Governo Estadual em 

2007. São casas antigas e novas que perpetuam o saber tradicional de 

construção da comunidade, que faz parte do seu patrimônio intangível. [...] O 

adobe é quando a terra crua é usada como material construtivo. Ela pode ser 

escavada, empilhada, modelada, prensada, apiloada, recortada, extrudida, 

pode servir de enchimento, de cobertura, de recobrimento, entre outros. 

Geralmente são feitos tijolos de adobe que servem de base para construção.  

 

As técnicas de construção em Mumbuca exemplificam a continuidade de tradições 

e modos de vivências dos ancestrais dos quilombolas, algumas delas trazidas do continente 

africano e transmitidas oralmente. De acordo com a arquiteta Juliana Prestes Ribeiro Faria 

(2011, p.143), o “adobe é uma técnica construtiva amplamente utilizada na África Ocidental 

desde tempos imemoriais”. Embora a utilização do adobe para construção não seja uma prática 

exclusiva dos povos africanos, a importância desta tradição nos remanescentes quilombolas 

demonstra também o vínculo com a cultura de seus ancestrais e a transmissão oral destes 

saberes construtivos. 

 

Nas sociedades orais, a fala significa um meio de comunicação e uma forma 

de se preservar a sabedoria ancestral através do testemunho verbal. A 

transmissão oral inclui máximas e fórmulas de aprendizagem por 

memorização enquanto a transmissão não-verbal envolve demonstração, 

mimetismo e prática em estágios, sendo as duas partes constituintes do ensino 

e transmissão dos saberes e fazeres construtivos na África.50 Como exemplo, 

tem-se que até hoje no Mali, a construção de adobe faz parte do saber local, 

que se procura perpetuar colocando as crianças em contato com os adobeiros 

                                            
50 OLIVER, 2006. Citação do autor. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

142 

 

e os mestres de construção como uma forma simples de aprender e respeitar o 

saber empírico [...] Entretanto, esta priorização da comunicação oral em 

detrimento da escrita permitiu que a história da África fosse registrada e 

contada por outros povos, que imprimiram assim a sua visão e opinião diante 

de uma cultura tão distinta da sua51. Resta-nos recorrermos a estas evidências 

transcritas nos relatos de viagem a fim de identificarmos as técnicas 

construtivas que eram utilizadas pelos povos da África Ocidental no século 

XVIII e XIX e que vieram com estes homens como uma bagagem técnica que 

será sempre resgatada quando for necessário construir sua moradia em solo 

brasileiro. É importante esclarecer que o trabalho dos artesãos, suas práticas 

construtivas tradicionais e seus rituais, no âmbito da arquitetura de terra, são 

específicas a cada local, pois a terra varia em todas as regiões do mundo, sendo 

possível apenas adaptar os saberes e fazeres a outras condições. (FARIA, 

2011, p.132) 

 

A confecção do adobe está condicionado às características do espaço habitado e da 

matéria prima produzida. A escolha da terra que dará origem ao adobe envolve conhecimento 

sobre a textura e coloração do material, aparentemente semelhante a diversas outras misturas 

de terra e água. A terra do adobe é selecionada com minúcia e critérios que fazem parte dos 

conhecimentos empíricos dos quilombolas, a cor dos tijolos produzidos pode variar de 

tonalidade de acordo com a matéria prima utilizada. Após a escolha do material, este deve ser 

amassado e misturado com água por cerca de uma hora, depois aplicado e moldado conforme 

as demandas, após um período que pode variar de um a três dias, os tijolos secam ao ar, sem 

uso de fogo. 

A localização geográfica do quilombo de Mumbuca traz em si a representação do 

isolamento e segregação a que foram condicionados os seus fundadores em função da 

escravidão e da fuga deste regime. Nem todos os quilombolas de Mumbuca compartilham da 

resistência de Dona Laurentina em relação à construção de residências de alvenaria e telhas, 

mas observa-se que a porcentagem de casas de construídas no modo tradicional dos quilombos 

predomina em cerca de 90% do remanescente. 

A construção tradicional quilombola feita de adobe é considerada precária pelo 

engenheiro Francisco Baptista de Oliveira em sua obra “A Casa popular como problema 

                                            
51 MALOWIST, 2010. Citação do autor. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

143 

 

urbanístico” (1941), embora este a defina também como uma expressão etnobotânica regional. 

Já o antropólogo Gilberto Freyre descreve tais residências, dentre outros adjetivos, como 

arquitetonicamente empobrecidas em sua obra “Mocambos do Nordeste” (1937). Tais análises 

comparativas, ao utilizarem as construções modernas como parâmetro e referencial, ignoram a 

essência representativa e simbólica da casa quilombola, cuja existência denota à perseverança 

e resistência em face aos adventos e tecnologias de construção (arquitetura de terra crua) externa 

às vivências do quilombo. 

Para o arquiteto José Tavares C. de Lira, os mocambos têm notável importância 

para a memória coletiva e utilizam de sensibilidade ecológica em sua construção. O autor 

ressalta ainda a existência de diversos significados e simbolismos inerentes à construção 

quilombola em perspectivas nacionais e regionais, muitos destes antagônicos entre si. 

 

A memória do habitat requer um esquadrinhamento precioso das 

formas variadas de confecção da casa. Afinal, a preciosidade dos 

mocambos refere-se também ao seu ajustamento à paisagem natural, à 

harmonia do processo ecológico. [...] O mocambo, colocado em 

discurso, encontra-se no ponto de cruzamento entre uma avaliação 

construtiva, e uma consideração higiênica, uma expressão étnico-

cultural e um acontecimento regional, um processo ecológico, um fato 

de civilização e adaptação a um espaço social, uma manifestação do 

popular, uma afirmação do nacional, um movimento de uma imagem 

unificada, de uma origem e um sentido para o progresso, que repasse 

enfim, por uma tal “essência” do mocambo, a representação dos 

vencedores, engendrada noutra parte, que não na cultura popular. 

(LIRA, 1991, p.734 e 739)  

 

Ao evidenciar o simbolismo material de resistência presente na construção 

tradicional quilombola, não se pretende romantizar o estilo arquitetônico ou ignorar a existência 

de vulnerabilidades, mas é necessário ressaltar que a sobrevivência destas residências denota a 

essência da oposição quilombola e da preservação de saberes tradicionais em Mumbuca mesmo 

face existência de políticas dos Governos Federal, Estadual e Municipal que buscam substituir 

as casas de adobe, consideradas como submoradias pelo Fundo Nacional de Habitação de 

Interesse Social (FNHIS).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

144 

 

A última imagem solicitada por Dona Laurentina retrata a representação da 

negociação em contraste com a resistência simbólica implícito das primeiras fotografias. Ao 

pedir-me que fotografe um medicamento farmacêutico que utiliza diariamente, a anciã 

demonstra sua receptividade seletiva a um elemento não tradicional. Apesar dos avançados 

conhecimentos que tem sobre medicina natural, Dona Laurentina pede que eu fotografe a caixa 

de um de seus remédios, receitado por um médico da cidade de Mateiros. Segundo ela, a 

fotografia é para conseguir do governo o medicamento do qual necessita ou para que se 

possível, eu a ajude a comprar, pois os remédios do mato já não resolvem o “problema de 

fraqueza” e pressão alta que ela tem. 

 

 

FOTO 21 – O remédio “caríssimo”. 2012 

 

Embora Dona Laurentina ressalte com frequência o valor da medicina e dos 

remédios naturais, por ela chamados de “remédio da antiguidade”, a matriarca reconhece a 

necessidade dos produtos de origem industrial. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

145 

 

Os remédio era casca de caju, mamão, melosa… Entrou sarampo aqui, 

morreu um monte de menininho. Num sei quantos menininho era, só ficou dois 

menino, e os meninos ainda tão vivo, ainda. O remédio era bosta de cachorro, 

bosta de gado... remédio da antiguidade, quem num tomava morria e os que 

tomou num morreu. [...] Hoje falta dinheiro pra comprar remédio, eu só tenho 

o meu salário (aposentadoria) e o remédio é caríssimo, e no hospital, no posto 

de saúde não tem não. (Laurentina, entrevista concedida 15 de outubro de 

2011) 

 

 

Os remédios naturais são de incontestável eficácia em Mumbuca, tendo muitas 

vezes maior credibilidade entre os quilombolas do que os produtos farmacêuticos, 

pontualmente distribuídos pelo governo. Apesar dos conhecimentos e crenças relacionados à 

medicina natural existe também a insegurança coletiva sobre a saúde no remanescente, os 

conhecimentos tradicionais por vezes considerados superiores à medicina popular exterior, são 

também reconhecidos como insuficientes em algumas situações e contextos.  

Doenças comuns em comunidades negras tradicionais como hipertensão, anemia 

falciforme e diabetes são prevenidas e controladas por medicamentos naturais como chás e 

compostos de ervas, mas tão temidos quanto seus diagnósticos são as prescrições médicas de 

remédios da indústria farmacêutica cuja necessidade entra em confronto com o poder aquisitivo 

da maioria dos quilombolas. Ao ser interrogada sobre o assunto, Antônia Ribeiro (Tonha), 

sobrinha e nora de Dona Laurentina, expressou algumas das principais concepções e 

preocupações dos quilombolas a respeito da saúde. 

 

É... Só que a saúde num tá muito boa não. Não tá muito legal não. É o que 

nós precisava mais né? Eu não sei porque que comunidade negra sempre num 

gosta de verdura. Gosta é de carne, igual índio, né? Aí pra ter uma boa saúde 

tem que ter uma boa alimentação, comer verduras, legumes, essas coisas 

assim. Essa aí não é alimentação adequada pra saúde não. Eu sei que não é. 

Come pra sobreviver, mas não é adequado pra nossa saúde, pra ser saudável, 

pra ter a pele bonita, né? O pessoal daqui é sadio do intestino, não tem doença 

intestinal, não tem. A doença que mais assola aqui em Mumbuca é pressão 

alta e anemia, essas duas coisas assolam mesmo... Pressão alta... Depressão 

também aqui tem judiado com as pessoas... Depressão também faz parte das 

coisas da gente, quando a gente tá com depressão a gente tá com nada. Né? 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

146 

 

E tem também judiado com algumas pessoas aqui, tem judiado a depressão. 

A maioria é anemia e.... pressão alta. Eu sinto uma anemia sem medida em 

mim. Fraqueza minha filha, terrível. Eu faço Roseta, Roseta é muito bom para 

anemia. Eu bebo muito. Arroz de carne também é bom pra anemia. Mas 

quando gela o sangue mesmo e fica grande aí num tem jeito não. [...] O 

pessoal que vem de fora, esse povo rico que vem, fala que depende de nós 

aqui a prefeitura ou o governo fazer... fazer o postinho, porque eles (os ricos) 

davam os remédios e médico e tudo pra vim de mês em mês aqui, de Palmas, 

de São Paulo. (Antônia Ribeiro, entrevista concedida em 09 de setembro de 

2011) 

 

A percepção das fragilidades mais comuns na saúde quilombola, bem como de 

correlações entre alimentação e doenças fazem parte dos conhecimentos adquiridos a partir da 

interferência de profissionais da saúde no remanescente quilombola. Apesar da valorização dos 

remédios naturais, a maioria dos quilombolas atribui importância e necessidade aos 

medicamentos industrializados e o atendimento profissional. A negociação das fronteiras entre 

os conhecimentos tradicionais de medicina natural do quilombo e a interferência de 

profissionais da saúde de fora da comunidade denota ainda o entendimento e reconhecimento 

dos quilombolas sobre as capacidades técnicas do outro.  

Ao solicitar a fotografia de um medicamento farmacêutico com o intuito de ser 

ajudada no processo de obtenção do mesmo, Dona Laurentina expressa sua capacidade de 

mediação e flexibilidade entre os posicionamentos de resistência e os de negociação. A 

matriarca de Mumbuca reconhece a existência de um sistema monetário que dificulta a 

aquisição de remédios industrializados e admite a importância destes na determinação da 

qualidade de sua saúde. 

Ao longo de 98 anos Dona Laurentina construiu valores tradicionais aos quais se 

apega com incondicional resistência, mas permitiu-se também o aprendizado da negociação 

mediante o reconhecimento de conhecimentos externos à sua realidade. As fotografias da anciã 

retratam o cenário composto por ela a partir de episódios de resistência e de negociação 

vivenciados no remanescente quilombola de Mumbuca. Embora a tônica do discurso de Dona 

Laurentina seja de oposição às interferências no quilombo, existem concessões e exceções por 

ela permitidas. A ajuda externa, no que diz respeito à saúde, é aceita e bem vida pela matriarca 

de Mumbuca, mas ela ressalta que tal negociação não denota o enfraquecimento da resistência 

coletiva, e enfatiza a premissa: “o povo aqui é forte, porque esse lugar era brabo, a gente que 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

147 

 

amansou mesmo”. 

4.2 Gênero, Resistência e Negociação 

O registro e transmissão de memórias autobiográficas são de fundamental papel 

social, seus processos de aprendizagem tanto influenciam quanto determinam transformações 

locais, estando as memórias coletivas vinculadas às práticas sociais, morais e culturais de um 

grupo. 

Através da história oral tem-se por vezes a única forma de acesso a determinadas 

informações do passado. Isso pode ser observado na comunidade Mumbuca, cuja história 

documentada pela escrita inexistiu até meados da década de 1990. A história oral permite a 

existência de versões alternativas, questionamentos e novas interpretações históricas sobre os 

fatos, uma vez que se constrói a partir das múltiplas memórias individuais e coletivas. O 

historiador Alessandro Portelli, um dos principais autores desta metodologia, ressalta o vínculo 

entre memória e história oral. 

  

A essencialidade do indivíduo é salientada pelo fato de a História Oral dizer 

respeito as versões do passado, ou seja, a memória. Ainda que seja sempre 

moldada de diversas formas pelo meio social, em última análise, o ato e a arte 

de lembrar jamais deixam de ser profundamente pessoais. (...) se 

considerarmos a memória um processo, e não um depósito de dados, 

poderemos constatar que, à semelhança da linguagem, a memória é social, 

tornando-se concreta apenas quando mentalizada ou verbalizada pelas 

pessoas. (PORTELLI, 1997, p.17)  

  

A memória e a história dos remanescentes quilombolas estão enraizadas no conceito 

de resistência e isto pode ser observado através de relatos pessoais. Tais características são 

facilmente perceptíveis no discurso de Dona Laurentina nas falas supracitadas tais quais “Nós 

lutamos por este lugar” ou ainda “Não é para fazer casa de tijolo aqui na Mumbuca. Eu quero 

é casa de palha, é casa de adobe”. Embora alguns aspectos do discurso oficial da anciã denotem 

reivindicações e até negociações com elementos externos, estes se mostram proporcionalmente 

menores, diante da tônica vigente de oposição. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

148 

 

A palavra quilombo surge atrelada ao conceito de resistência, em sua etimologia 

bantu quer dizer acampamento guerreiro na floresta (FREITAS, 2011). A realidade histórica 

vivenciada no período colonial, contribui para a compreensão de tais sociedades nos contextos 

em que se encontram atualmente inseridas. É comum hoje que complexas relações 

circunscrevam num mesmo plano a grande maioria dos remanescentes quilombolas e elementos 

exteriores, isto acaba por restringir o uso dos conceitos de resistência atrelando-os muitas vezes 

em uma dialética, aos conceitos de negociação vivenciados com frequência nas comunidades. 

No campo das análises antropológicas, as ações de resistir e negociar mostram-se 

complexas quando observadas à luz da realidade de comunidades quilombolas brasileiras, pois 

embora denotem ideias distintas em suas essências, desde as origens dos povos quilombolas 

existem relatos de episódios de negociação entre quilombolas e pessoas de fora da comunidade. 

É o que afirma o historiador João José dos Reis: 

 

Embora em lugares protegidos, os quilombolas na sua maioria viviam 

próximos a engenhos, fazendas, lavras, vilas e cidades, na fronteira da 

escravidão, mantendo uma rede de apoio e interesses que envolvia escravos, 

negros livres e mesmo brancos, de quem recebiam informações sobre 

movimentos de tropas e outros assuntos estratégicos. Com essa gente eles 

trabalhavam, se acoitavam, negociavam alimentos, armas, munições e outros 

produtos; com escravos e libertos podiam manter laços afetivos, amigáveis, 

parentais e outros. A ideia muito comum, de que os quilombos formavam 

comunidades isoladas e autossuficientes não é confirmada pela pesquisa. 

(REIS, 1996, p.21) 

 

A dialética entre resistência e negociação é notável a partir das narrativas 

autobiográficas de Dona Laurentina, percebe-se a aproximação entre as noções de resistência e 

negociação, além do desdobramento ocasional destas em discursos de reivindicações e 

exigências. Tais perspectivas não se restringem a elementos exteriores a Mumbuca, pois como 

mulher ela também vivenciou tais questões no processo de transformação das relações de 

gênero no remanescente quilombola. 

A subordinação feminina nas sociedades é um tema em evidência na pesquisa 

social. Michelle Rosaldo propõe o questionamento das relações entre gêneros e a análise das 

diferenças entre estes nas sociedades, as quais não podem ser explicadas por definições 

biológicas. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

149 

 

  

[...] gênero, em todos os grupos humanos, deve ser entendido em termos 

políticos e sociais com referência não a limitações biológicas, mas sim às 

formas locais e específicas de relações sociais e particularmente de 

desigualdade social [...] tendemos repetidamente a contrastar e insistir em 

diferenças presumivelmente dadas entre homens e mulheres ao invés de 

perguntar como essas diferenças são elas mesmas criadas por relações de 

gênero (ROSALDO, 1995, p. 22-23) 

  

Os relatos de Dona Laurentina sobre os papéis por ela desempenhados ao longo da 

vida, permitem a reflexão sobre as barreiras culturais construídas ao redor do gênero, e 

demonstra que esta desigualdade, quer seja fundamentada em determinismo de raiz biológica 

ou cultural, influencia no grau e extensão da participação dos indivíduos na organização da 

coletividade em que vivem.  

Embora não seja o propósito deste trabalho discutir a igualdade entre gêneros em 

Mumbuca, a história das mulheres deste remanescente quilombola demonstra que mesmo as 

sociedades afro-brasileiras, consideradas em diversas etnografias como uma das “mais 

igualitárias do mundo em relação ao gênero” (SEGATO,1998, p.4) por vezes estabelecem 

conceitos hierárquicos injustificáveis que resultam na subordinação feminina. 

Dona Laurentina não se envolveu direta e ativamente com a confecção de artesanato 

de capim dourado, mas embora nunca tenha costurado o capim vivenciou as mudanças geradas 

por esta prática na comunidade. O capim dourado foi a principal mola propulsora das 

transformações nas relações de poder entre gêneros em Mumbuca, pois apesar da identidade de 

resistência feminina expressa nas referências de Dona Laurentina ao passado, a flexibilidade na 

divisão de trabalhos e a inserção das mulheres nas atividades comerciais só ocorreu após a 

percepção da rentabilidade do artesanato em proporções muito maiores que a da agricultura de 

subsistência. A mudança no eixo de geração de renda conferiu às mulheres o papel de principais 

provedoras do grupo, além de detentoras por tradição do saber que possibilitou sustento 

alternativo ao remanescente quilombola. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

150 

 

 
 

FOTO 22 –Peças de capim dourado à venda em Mumbuca: mandalas, soutplats, potes e acessórios 

 

Uma transformação socioeconômica não pode ser explicada meramente através de 

fatos ou contextos isolados, mas ao analisar as mudanças nas relações de poder entre gêneros e 

as narrativas autobiográficas de Dona Laurentina é possível constatar que a crescente 

centralização política e econômica na figura feminina do remanescente quilombola está 

vinculada às transformações na autopercepção das mulheres. 

Para Rita Segato (2001, p. 3), a reflexão sobre as condições femininas em uma 

sociedade não deve ter por foco a questão da igualdade entre os gêneros, mas a análise dos 

múltiplos fatores que circunscrevem a vida das mulheres. 

 

[...] Não será o registro etnográfico dos papéis sociais por estes 

desempenhados nem a distribuição de direitos e deveres entre eles o que 

poderá provar ou rejeitar o caráter igualitário dos gêneros numa determinada 

sociedade. O que pode ser observado é o maior ou menor grau de opressão da 

mulher, o menor ou maior grau de sofrimento, o maior ou menor grau de 

autodeterminação, o maior ou menor grau de oportunidades, de liberdade, etc. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

151 

 

 

Em Mumbuca as relações entre gêneros trilharam um complexo processo desde a 

subjugação feminina enfrentada pelas indígenas no início do remanescente ao equilíbrio das 

potencialidades entre homens e mulheres vivenciada na atualidade. 

No dia 20 de maio de 2012 Dona Laurentina encerrou suas narrativas dizendo mais 

uma vez que as coisas melhoraram muito, porque antes a vida da mulher era muito difícil em 

Mumbuca. Ao ouvir a fala da anciã, a jovem Ana Cláudia, uma de suas netas que esteve conosco 

durante toda a entrevista sorriu e complementou “agora as mulheres é que mandam na 

Mumbuca”. 

A subversão esteve no cerne das origens quilombolas, manifestando-se de 

diferentes formas e com variáveis intensidades nos discursos das mulheres de Mumbuca. A Lei 

Áurea deu aos fundadores de Mumbuca o direito de ir e vir que lhes fora roubado pela 

escravidão, mas demorou mais de um século para que, através do artesanato de capim dourado 

as mulheres quilombolas conquistassem o direito de atuar em níveis de paridade com os homens 

do remanescente.  

O equilíbrio entre gêneros tem se consolidado em Mumbuca na medida em que 

homens e mulheres percebem-se igualmente capazes tanto em suas ações, quanto espaços 

sociais. Hoje as mulheres mumbucas falam com orgulho da história de sua comunidade e do 

papel que nela ocupam como liderança e artesãs. 

  

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

152 

 

CAPÍTULO 5. O DISCURSO DA RAINHA 

Resumo: Neste capítulo Noemi, a Rainha do Capim Dourado em Mumbuca, narra 

a história da criação do Parque Estadual do Jalapão. Também conhecida como Doutora, Noemi 

conta sobre as reações provocadas pela criação do Parque e o medo dos quilombolas de serem 

expulsos de suas terras. A narrativa apresenta ainda relatos sobre o reconhecimento de 

Mumbuca como um remanescente de quilombo perante o Governo Federal e aborda as relações 

de afeto desenvolvidas entre os moradores e o território que habitam. 

 

A utilização dos depoimentos femininos nesta tese não foi previamente planejada. 

Foi durante a pesquisa de campo que percebi a força simbólica e representativa das três 

mulheres de Mumbuca, que entrevistei. A decisão de incluir discursos femininos pode ser 

comparada ao que Ruth Behar (1999, p.477) chama de “insight inesperado”. Para a autora uma 

“etnografia deve ser feita com graça, com precisão, com olhos para o detalhe revelado”52. As 

narrativas das mulheres mumbucas aqui transcritas e analisadas tem origem na percepção de 

aspectos sensíveis da cultura quilombola. 

Um dos mais comoventes assuntos em Mumbuca é a morte Dona Miúda (1928-

2010), ocorrida no dia 11 de novembro de 2010. Em decorrência das contribuições políticas e 

econômicas de Dona Miúda na região do Jalapão - através do trançado artesanal e sua 

divulgação – ela, cujo verdadeiro nome é Guilhermina Ribeiro, também recebeu o título de 

Rainha do Capim Dourado, sendo conhecida assim pela população local e circunvizinhanças 

até o fim da vida. A morte de Dona Miúda significou para a comunidade a perda de sua mais 

importante figura política. Embora a rainha do capim dourado não exercesse quaisquer funções 

oficiais ou cargos efetivos designados na comunidade, era uma liderança simbólica e referencial 

para o remanescente quilombola. Sob a liderança de Dona Miúda desenvolveram-se diversas 

negociações e conquistas importantes para a comunidade.  

Quando cheguei a Mumbuca pela primeira vez, completavam-se dez meses desde 

o falecimento da Rainha do Capim Dourado, e apesar da já mencionada inexistência legal de 

regência política vinculada ao título adquirido por Dona Miúda, observei durante as festividades 

da colheita que sua filha mais nova, Noemi Ribeiro da Silva (1952-), havia herdado o legado 

materno de representatividade e liderança local. Aos 58 anos, Noemi tornou-se Rainha do 

                                            
52 Tradução livre minha: “Ethnography must be done with grace, with precision, with an eye for the telling detail” 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

153 

 

Capim Dourado e passou a ser uma das mais fortes figuras políticas de Mumbuca, exercendo o 

papel de liderança na comunidade e representante do remanescente em diversos eventos 

públicos. 

Noemi é popularmente conhecida pela alcunha de Doutora, ela também 

desempenha o papel de conselheira em Mumbuca e é sobrinha de Dona Laurentina, a quem 

visita diariamente e chama de “Vó Grossa”. Noemi raramente atende pelo nome de registro 

civil, o vocativo associado à profissão médica lhe foi atribuído quando ainda tinha cinco anos 

de idade. Segundo os moradores de Mumbuca, ela curou o próprio pai de um mal-estar ao fazer 

um chá de plantas naturais e a partir disto passou a ser chamada de Doutora. Em respeito às 

preferências e costumes locais, será aqui utilizada a partir deste ponto a alcunha de Doutora em 

detrimento do nome de registro civil sempre que ocorrer uma referência a Noemi. 

Contrariando os dados estatísticos predominantes, Doutora é uma das únicas 

mulheres de Mumbuca que optou por não se casar, quando interrogada a este respeito ela 

explica que seu pai não achou nenhum homem com o qual ela poderia se unir em Mumbuca. É 

Doutora quem geralmente recebe os turistas, avisa a comunidade sobre cursos e reuniões, 

realiza a abertura de eventos públicos na comunidade e recepciona autoridades políticas, não 

obstante é também a proprietária de um pequeno mercado de alimentos e produtos diversos na 

comunidade. 

Receptiva e interessada em conversar com os pesquisadores que visitam o 

remanescente quilombola de Mumbuca, Doutora foi uma das primeiras pessoas a me receber 

em casa e conceder entrevista. Ao me contar sobre a vida em Mumbuca, em entrevista aberta 

concedida em 15 de setembro de 2011, Doutora optou por narrar fatos ocorridos a partir do ano 

de 2001, atribuindo-lhes assim papel de maior importância naquela nossa primeira conversa. 

Quase todo o discurso de Doutora nesta ocasião concentrou-se nos conflitos vivenciados à 

época da criação do Parque Estadual do Jalapão e nos desdobramentos sociais ocorridos 

oriundos deste período. 

Enquanto as memórias de Dona Laurentina enfatizam suas lembranças mais 

antigas, as de Doutora concentram-se em fatos recentes ocorridos há cerca de uma década. 

Halbwachs evidencia tais características individuais da memória ressaltando o vínculo entre o 

recorte pessoal e o contexto coletivo no qual se insere. 

 

[...] a memória individual existe, mas está enraizada em diferentes contextos 

que a simultaneidade ou a contingência aproxima por um instante. A 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

154 

 

rememoração está situada na encruzilhada das redes de solidariedades 

múltiplas em que estamos envolvidos. Nada escapa à trama sincrônica da 

existência social atual, é da combinação desses diversos elementos que podem 

emergir aquela forma que chamamos lembrança, porque a traduzimos em uma 

linguagem. (HALBWACHS, 1990, p. 12) 

 

Mesmo ao fazer uso de suas memórias individuais, Doutora utiliza também algumas 

memórias coletivas. A ênfase de seu discurso está nas experiências vivenciadas pelos 

mumbucas na ocasião da criação do Parque Estadual do Jalapão e não apenas nas suas 

lembranças pessoais. Pollack afirma que as memórias individuais ou coletivas, apesar de suas 

características flutuantes, possuem também aspectos imutáveis (POLLACK, 1992, p. 201), 

tendo como elementos principais acontecimentos pessoais e coletivos. 

 

Quais são portanto os elementos constitutivos da memória, individual ou 

coletiva? Em primeiro lugar são os acontecimentos vividos pessoalmente. Em 

segundo lugar são os acontecimentos que eu chamaria de “vividos por tabela”, 

ou seja, acontecimentos vividos pelo grupo ou pela coletividade à qual a 

pessoa se sente pertencer.  

 

Conforme já mencionado anteriormente, no início do ano de 2001 deu-se nova 

disputa pelas terras de Mumbuca, só que ao contrário daquela narrada por Dona Laurentina 

contra Temosílio em meados de 1930, desta vez o embate travou-se entre os moradores da 

região e o governo do estado do Tocantins, este último representado pelo órgão ambiental 

NATURATINS, que determinou a criação do Parque Estadual do Jalapão em sobreposição ao 

território de Mumbuca. 

Em nossa conversa informal ao ser interrogada sobre as cotidianidades de 

Mumbuca, Doutora optou por contar como a comunidade vivenciou tempos difíceis, segundo 

ela, muito diferentes dos atuais.  

A Rainha do Capim Dourado iniciou seu depoimento explicando que as primeiras 

notícias sobre a criação do Parque Estadual do Jalapão causaram pânico e comoção geral na 

população local, há cerca de uma década atrás. Ao abordar diretamente o assunto, sem 

quaisquer discursos introdutórios, Doutora expressa o valor de importância e centralidade da 

temática em suas narrativas e memórias seletivas. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

155 

 

  

Eles pegou a comunidade em susto. Em susto! Quando pensou que não... Não! 

Já criou (o parque), já lançou! Quem tá dentro vai sair! Porque no Parque 

não mora ninguém! Tem que sair tem que desistir do lugar. E nessa época, a 

gente ia lá em Mateiros, que nessa época não tinha televisão, o povo ia pra 

Mateiros, a gente assistia lá em Mateiros a televisão mesmo... As 

comunidades de dentro do Parque tava saindo, e aí nos lembrava de 

Mumbuca: “vai sair também!”. Nós pensamos assim, porque nós assistia TV 

lá em Mateiros nessa época, ó o povo do Cantão decidiu sair, pela lei do 

Parque, que não ficava mesmo não, é sair do lugar! E aí nos analisamos 

bem... “Meu Deus do Céu! A Mumbuca vai der que sair mesmo! Ó o Cantão53 

saindo, ó a Formiga Vermelha54 saindo...”, entendeu? (Doutora, entrevista 

concedida 15 de setembro de 2011) 

  

A importância do território é expressa por Doutora através da descrição dos 

impactos provocados pela notícia da possível expulsão dos moradores de Mumbuca de suas 

terras em 2001. O espaço físico habitado é para os mumbucas a representação da segurança 

adquirida ao longo dos anos e transpassa o significado de posse fundiária, agregando todas as 

relações e subjetividades desenvolvidas ao seu redor. 

A origem histórica quilombola faz do território de Mumbuca mais que um espaço 

físico, atribuindo-lhe papel simbólico e referencial na construção da identidade coletiva. A 

intensidade do vínculo com o espaço habitado é evidenciada na narrativa de Doutora, ela conta 

que diante da possibilidade de perder a terra dos antepassados por causa da criação do Parque 

Estadual do Jalapão, os moradores mais antigos foram acometidos por doenças e alguns dentre 

os mais idosos morreram. 

 

Véio de oitenta anos, setenta anos... teve gente que até morreu, sabe? Morreu! 

Porque a pressão foi muito alta, demais! Uns atacamentos muito alto, demais! 

Teve velhinho que falou assim “eu não vou pra médico não, fazer o que em 

médico? Porque eu sei minha doença, eu sei a minha doença! Minha doença 

entrou através do Parque”. Velhinho que não tinha esse... esse... esse 

tremelique assim (balança as mãos para mostrar) criou de preocupação. 

                                            
53 Antigo povoado da região, cujas terras foram desapropriadas com a criação do Parque Estadual do Jalapão. 
54 Antigo povoado da região, cujas terras foram desapropriadas com a criação do Parque Estadual do Jalapão. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

156 

 

Criou ó! Torquati, vó Torquati, entendeu, que mora lá na Boa Esperança, 

bonitão... esse velho bem aí, encabulou demais. Encabulou aí, entrou 

depressão que morreu. Encabulou, porque, já é velho, velhinho já é 

encabulado com a idade, vem uma pressão muito alta aí, de Parque, “vai 

sair... fica ninguém... pápápá”, os véio: “iiiii, mais fácil me matar do que eu 

sair daqui do meu lugar, num saio, num saio, num saio!” Os velhinhos 

falavam assim, os velhinhos; “mais fácil eu morrer aqui matado, mas num 

saio do meu lugar.” Ai ficava a cabeça deles engenbrada daquilo. (Doutora, 

entrevista concedida em 15 de setembro de 2011) 

 

A situação de disputa pelo do território narrada por Doutora apresenta pontos em 

comum com a narrativa do impasse de mesma natureza apresentada por Dona Laurentina, mas 

no relato do embate com o NATURATINS, a postura coletiva e individual apresenta elementos 

de negociação e não apenas de resistência. Já a disputa de 1930 contra o fazendeiro Temosílio 

foi marcada pela resistência inflexível dos moradores de Mumbuca, que se recusavam a sair das 

terras mesmo diante de ameaças violentas.  

Doutora conta que ocorreram tentativas de intimidação por parte dos responsáveis 

pela instalação do PEJ, e que apesar do desespero e medo coletivo, a comunidade de Mumbuca 

optou por negociar com o governo estadual e resistir aos avisos de expulsão do território. 

  

Na primeira reunião foi a Mumbuca toda, em peso! Toda a Mumbuca foi. Foi 

Mumbuca, foi Boa Esperança (outro povoado quilombola), foi Buraco, 

Mumbuquinha, em peso para Mateiros, na primeira reunião que teve. Mas 

não deram ousadia pra ninguém não, só falando assim: “Tá criado o parque! 

Foi lançada a lei! Aonde tem parque não fica ninguém! Vive ninguém mesmo 

não!” entendeu? [...] A conversa deles (dos técnicos do Parque) era feia! 

“Não! Aqui vai ser é Parque...” Chegava aqui pedindo documento de terra, 

pra ver a terra, de que tamanho era a terra... Eu falava “Não! Nós num tem... 

Num vou dar documento não! Que documento? Documento não, porque vocês 

não vão dar nada pra Mumbuca... Vocês num dá nem uma cesta básica pros 

morador, e quer arrancar do lugar, num vamos sair daqui não. Ninguém vai 

sair daqui não!” (Doutora, entrevista concedida em 15 de setembro de 2011) 

  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

157 

 

Um complexo cenário de resistência em meio à negociação é observável na recusa 

dos quilombolas em apresentar os documentos, ao mesmo tempo eles afirmam que os 

representantes do Parque nunca trouxeram à comunidade benefícios que servissem como 

legitimadores de suas exigências ‒ por exemplo cestas básicas alimentares. Tal argumento 

expõe o discurso oficial de crítica coletiva ao governo que, segundo os quilombolas teve 

presença omissa no remanescente, interferindo na vida comunidade pela primeira vez ao 

ordenar a criação do Parque Estadual do Jalapão e a consequente saída das comunidades da 

região. 

Em 2006 quando se deu o reconhecimento oficial do povoado Mumbuca como 

remanescente quilombola, foi assegurado por força de decreto federal a presença e permanência 

do povoado na área do Parque Estadual do Jalapão. 

Conforme já dito anteriormente, hoje a comunidade vivencia a negociação do 

Termo de Ajuste de Conduta (TAC) que regulamentará o uso dos recursos naturais e os deveres 

e obrigações tanto do remanescente quilombola, quanto do NATURATINS. A reconfiguração 

dos limites do Parque Estadual do Jalapão está prevista mediante a delimitação de área e 

documentação do território quilombola Mumbuca pelo Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agrária (INCRA). A justiça brasileira estabeleceu o mês de dezembro de 2011 como 

prazo limite para a conclusão do Termo de Ajusta de Conduta entre mumbucas e 

NATURATINS, e ao INCRA foi exigida a legalização da posse das terras quilombolas 

tocantinenses até o final do ano de 2013, entretanto até o final do ano de 2014 estes processos 

não haviam sido concluídos. 

 

Quando foram criadas as duas unidades de conservação na região do Jalapão, 

as comunidades que tradicionalmente ocupavam a área foram surpreendidas 

com a legislação ambiental, que é contrária ao uso de técnicas e costumes já 

praticados pelas comunidades há muito tempo, como o manejo de pastos com 

fogo, criação de animais, corte de madeira e caça. Para conciliar estas 

atividades, consideradas de baixo impacto mas ainda assim em desacordo com 

a legislação ambiental, está sendo elaborado esta TAC que determine tipos de 

técnicas e formas de uso pelas comunidades. O TAC será um elemento 

provisório, até que seja produzido o relatório técnico de identificação e 

delimitação de território das comunidades, parte do processo para 

regularização da área de direito das comunidades quilombolas, que deve ser 

realizado pelo Incra. (MPFTO, 2011, p.1) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

158 

 

  

A rainha de Mumbuca hoje luta junto aos demais quilombolas para que o Termo de 

Ajuste de Conduta, e posteriormente a demarcação territorial das terras da comunidade, 

assegurem a paz e o fim das ameaças à permanência no local que habitam há séculos. Enquanto 

as negociações não são finalizadas, Doutora interage com os elementos externos a Mumbuca 

demonstrando grande habilidade política. Em dias de festividade a rainha recebe as autoridades 

estatais vestida com o ouro da região. Às vezes nestes eventos ela apresenta reivindicações 

sobre questões que considera injustas na comunidade, sua postura firme apresenta também 

diplomacia, expressando a capacidade de transitar entre os papéis de autoridade e 

subalternidade. 

 

 

FOTO 23 – A rainha do capim dourado 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

159 

 

 

Doutora demonstra através de suas falas estar ciente de que o reconhecimento da 

comunidade como remanescente quilombola concedido pelo governo federal assegurou o 

direito ao território, entretanto, considera algumas intervenções governamentais estaduais como 

motivo de insatisfação. 

  

Olha com esse parque bem aí, os limites da Associação do Capim Dourado 

estreitou, porque não pode queimar, porque tem que ter o controle... de 

queimada. E o Capim Dourado ela gosta muito de fogo. [...] Agora já não 

pode queimar, não pode derrubar, se derrubar é dinheiro como nunca pro 

pobre pagar, uma multa extensa!  (Doutora, entrevista concedida em 15 de 

setembro de 2011) 

  

A legitimidade dos conhecimentos quilombolas sobre a natureza é ressaltada em 

sua declaração sobre as preferências do capim dourado. Sua insatisfação no que diz respeito à 

atuação do governo do Tocantins e o “estreitamento” dos limites de atuação da associação 

expressam alguns dos impasses existentes em torno da questão territorial em Mumbuca.  

A interferência governamental é recebida positivamente em ocasiões como a festa 

da colheita, ou na fiscalização e proteção do cultivo do capim dourado, constantemente 

ameaçado por contrabandistas55, porém algumas intervenções são consideradas indébitas pelos 

moradores e neste complexo contexto desdobram-se os processos infrapolíticos em Mumbuca. 

Embora o remanescente quilombola esteja politicamente inserido no regime 

democrático republicano brasileiro, Doutora é a rainha para a sua comunidade. Ela distribui 

conselhos, ouve reclamações, administra as finanças da igreja, orienta os jovens, exerce o papel 

de emissária da comunidade e determina importantes decisões internas. A liderança de Doutora 

expressa ainda a representatividade feminina predominante nos processos atuais de negociação 

em Mumbuca. Na comunidade são as mulheres que narram o passado, reafirmam a importância 

da terra, justificam o legado do artesanato do capim dourado e reivindicam os direitos do grupo. 

 

                                            
55 Prática crescente na região. Em agosto de 2011 a polícia ambiental apreendeu mais de 300 kg de capim dourado 

que seriam contrabandeados para a capital do estado do Tocantins e posteriormente revendidos para metrópoles 

das regiões sul e sudeste do Brasil. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

160 

 

5.1 Política em Mumbuca 

No passado as mulheres de Mumbuca enfrentaram tempos de opressão e 

subjugação, mas no decorrer dos processos de resistência e negociação vivenciados no 

remanescente quilombola de Mumbuca, as relações entre gêneros sofreram perceptível 

transformação, o que é observável a partir da postura de mulheres que desempenham notáveis 

papéis de liderança, como Doutora. 

O discurso da rainha do capim dourado descreve as relações dos mumbucas e sua 

liderança com elementos externos e as interferências destes no remanescente quilombola. Ao 

afirmar que a comunidade é impedida pela legislação ambiental estadual de fazer livre uso do 

fogo na vegetação local, mas é também, ao mesmo tempo, responsável pela demarcação do 

território da colheita junto aos órgãos ambientais, Doutora demonstra que existe diálogo entre 

a comunidade e o estado do Tocantins. Ao contrário das gerações passadas, Doutora e seus 

contemporâneos não se opõem irredutivelmente aos poderes externos à comunidade, eles ora 

cedem, ora exigem, através de acordos mútuos existentes. 

Ao discutir conceitos e fundamentos da antropologia política, Georges Balandier 

(1969, p.74) afirma ainda que “todas as sociedades são, em graus diversos, heterogêneas. [..] A 

política os unifica impondo uma ordem”, esta política não se refere apenas ao poder totalizador 

e neste sentido é possível afirmar que o principal elemento político em Mumbuca é o território. 

É nele, através dele e por causa dele que se desenvolvem as relações de poder no remanescente 

quilombola. 

Em razão das disputas pelo território vivenciadas no passado, a demarcação das 

terras e perpetuação da comunidade é assunto que traz inquietação aos quilombolas. Em relação 

ao futuro de Mumbuca, Doutora afirma ter algumas preocupações com a juventude local e a 

continuidade dos processos de resistência e negociação. Para a atual Rainha do Capim Dourado 

é preciso que os jovens substituam os mais velhos ao longo do tempo em suas funções políticas 

dentro e fora da comunidade. 

 

Analisando os baixos da história de Mumbuca, diante de Deus, alguns jovens 

estão desinteressados na sua linda comunidade. O que os velhos fez aqui, foi 

com suor derramando lágrima mesmo, aconteceu até os dias de hoje pra eles 

acabarem de fazer Mumbuca [...] É o nosso pensar, de nós velhos, que tem 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

161 

 

que acontecer essas coisas, que a bandeira de Mumbuca, com os velhos 

acabando e enterrando os velho tudinho, os velhos morrendo porque vai 

chegando a idade mesmo e os novos segurando o barco, para não descer o 

barco. Porque mais difícil já esteve. (Doutora, entrevista concedida em 19 de 

outubro de 2014) 

 

A preocupação de Doutora com a permanência do legado deixado pelos mais velhos 

demonstra sua percepção acerca da necessidade de construção contínua do remanescente 

quilombola e da importância de lideranças políticas representativas. Além do envolvimento dos 

mais novos em ações coletivas de reivindicação, Doutora acredita que os quilombolas devem 

participar da política municipal, para exemplificar e justificar o seu posicionamento, cita 

Gumercindo Oliveira da Silva, casado com uma quilombola, ele foi prefeito de Mateiros no 

período de 2004 a 2008, eleito com 308 dos 1.078 votos contabilizados. 

 

Antes de Gumercindo ganhar, o marido da Helena, mamãe fez o pedido 

daquele telefone (público), não tinha como, estava engavetado antes de 

Gumercindo ganhar, mamãe tentou conseguir o telefone e o colégio, nada 

saía. Quando Gumercindo ganhou saiu o colégio e o telefone, ele é da 

comunidade, quilombola também. Estrada com cascalho, no começo não 

tinha. Ponte? Turista cansou de voltar pra trás porque a ponte não tinha como 

passar. Ele arrumou a ponte, telefone e colégio do Estado. E aí? Eu vou mais 

é nesse aí que olhou pra Mumbuca (Doutora, entrevista concedida em 19 de 

outubro de 2011) 

 

Doutora ressalta contudo que apesar de suas percepções sobre a importância da 

representatividade quilombola na política municipal, não existem acordos coletivos a respeito 

das eleições para o poder executivo de Mateiros e os votos são comumente divididos entre 

diversos candidatos. Um problema por ela detectado e denunciado informalmente é a compra 

de votos, alguns políticos subornam os eleitores com cestas básicas, dinheiro ou outros artigos 

de importância, provocando um processo eleitoral fraudulento e pouco representativo. Ela relata 

inclusive, algo que pude testemunhar, que alguns jovens celebram a maioridade eleitoral em 

função da convicção de uma fonte de renda extra a cada biênio, originária da possibilidade de 

venda do voto. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

162 

 

A liderança de Doutora também é exercida em ações de infrapolítica, o título 

informal de rainha, comumente atrelado ao papel simbólico que desempenha em eventos 

oficiais, está alicerçado à influência por ela exercida e construída através de discursos ocultos 

da comunidade.  

A conversa supracitada, na qual Doutora fala a respeito da importância de 

lideranças políticas municipais quilombolas ocorreu logo após uma pesquisa de intenções de 

voto para as eleições municipais, realizada em Mumbuca por uma empresa da iniciativa privada 

contratada por um partido político para prever estatisticamente as tendências para o pleito que 

ocorreria dentro de doze meses. Ao ser interrogada sobre o candidato de sua escolha para o 

cargo de prefeito, Doutora limitou-se a declarar que votaria no quilombola Gumercindo 

Oliveira, expressando assim seu discurso oficial. Encerrada a entrevista e após a saída do 

técnico do instituto de pesquisa do local, Doutora passou a discorrer os motivos que a levavam 

a fazer esta opção, argumentando convicta diante de um grupo de dez mulheres que costuravam 

bolsas artesanais em sua companhia. Doutora enfatizou que Gumercindo era o melhor prefeito 

para a comunidade, pois ele “olhava para Mumbuca”. 

A rainha do capim dourado afirma não ter interesse em exercer cargos públicos do 

executivo ou legislativo local, embora incentive as pessoas da comunidade a fazerem isto. Pude 

presenciar um diálogo no qual dois jovens sugeriam a Doutora que ela se candidatasse a 

vereadora nas próximas eleições, a ideia provocou risadas na rainha do capim dourado, ela se 

divertiu fazendo uma lista das ações que desenvolveria se eleita fosse, mas logo em seguida 

disse seu lugar era em Mumbuca, não na câmara dos vereadores. O espaço de liderança 

apreciado por Doutora é o das vivências cotidianas, no qual inexiste um “monitor silencioso” 

(SCOTT, 2013, p. 72) e seus discursos são livres de quaisquer censuras ou polidez. 

As instruções de Doutora a respeito de necessidades do presente ou futuro em 

Mumbuca não são transmitidas por intermédio de reuniões formais, eventos oficiais ou 

convocações, ao contrário, acontecem com naturalidade durante o trabalho artesanal com o 

capim dourado e derivados, ou ainda uma visita cotidiana a um parente. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

163 

 

 
 

FOTO 24 – Doutora costurando enquanto conversa sobre política. 2012 

 

Ao falar sobre o Termo de Ajuste de Conduta - TAC, em elaboração desde maio de 

2010 e que tem por objetivo promover a convivência harmônica entre os quilombolas de 

Mumbuca e área de proteção permanente do Parque Estadual do Jalapão, Doutora rejeita 

quaisquer posturas de subalternidade por parte da comunidade e seus representantes. A rainha 

do capim dourado explica que as condições do termo devem considerar as determinações 

coletivas dos quilombolas como prioridade e não obrigar a população a se adequar às regras de 

origem externa.  

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

164 

 

A comunidade demarca pra eles, aonde que pode servir para a coordenação, 

do agir da comunidade. O tamanho do pedaço de terra, o campo da 

Associação, um campo que serve pra Associação e serve pro gado. Porque o 

queimado serve pro capim e serve pro gado. Num pode deixar de criar o 

gadinho não, o gadinho serve demais, porque caça não mata mais, não sei o 

que não pode mais, rocinha de toco56 que sempre ajuda a gente, num pode 

queimar mais, pobre tem que pagar um montão pra fazer uma rocinha de 

toco... e aí pra onde é que vai? Porque a rocinha de toco foi o início da 

comunidade, desde os antepassados, plantava feijão, plantava feijão, 

plantava feijão, entendeu? (Doutora, 50, 15 de setembro de 2011) 

 

 

Condutas tradicionais criticadas e muitas vezes proibidas pelo NATURATINS são 

apontadas por Doutora como indispensáveis para as cotidianidades e a continuidade de 

Mumbuca. Questões polêmicas como a demarcação territorial, o uso do fogo para cultivo do 

capim dourado e outras culturas são considerados por ela como inegociáveis e justificadas pelo 

fato de fazerem parte das práticas dos antepassados, preservadas tradicionalmente até os 

presentes dias. Os discursos ocultos de Doutora dão origem muitas vezes aos discursos oficiais 

por ela expressos em eventos municipais e estaduais que envolvem a comunidade de Mumbuca.  

A percepção dos mumbucas sobre o valor do patrimônio cultural representado pelo 

capim dourado, bem como do interesse estadual na divulgação e apropriação destes elementos 

fortaleceu a infrapolítica local. Os quilombolas descobriram por intermédio do artesanato 

feminino e de outras ferramentas, o valor de suas tradições nos processos de negociação com 

elementos externos. Pode-se dizer ainda, que as mulheres mumbucas contribuíram com a 

equalização de poderes entre o povo do remanescente quilombola e o governo do estado do 

Tocantins, pois o artesanato conferiu à comunidade autoridade sobre um reconhecido 

patrimônio cultural que se tornou também ícone do estado do Tocantins, no cenário nacional e 

internacional. 

Nas festividades da colheita, ao receber as autoridades oficiais do governo vestida 

como a rainha do remanescente quilombola Doutora demonstra a consciência do poder que 

exerce. Em um destes eventos pude observar sua atuação e interação política. Ela entoou 

canções de boas-vindas e fez a assinatura simbólica de contratos para o financiamento da 

                                            
56 Rocinha de toco é uma pequena fazenda destinada à subsistência familiar, onde é cultivado o arroz, o feijão, a 

mandioca, a banana. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

165 

 

colheita, expressando desta maneira sua capacidade de negociar e ceder espaços à atuação de 

elementos externos. No mesmo dia, ao discutir sobre o manejo do capim dourado e cultivo de 

outras culturas no Jalapão ela se posicionou com resistência e bravura na luta pelo território e 

pelo direito de exercer nele as mesmas práticas dos seus antepassados. 

Na festa da colheita, ao longo das oito horas de celebração do primeiro dia Doutora 

transitou por diferentes papéis simbólicos, ora exercendo sua autoridade como a rainha do 

capim dourado, ora submetendo-se aos representantes políticos como uma cidadã quilombola 

sujeita ao estado. As habilidades políticas exercidas por Doutora e sua capacidade de conduzir 

a população em relações harmoniosas ou de enfrentamento com elementos externos, 

demonstram que, apesar de nunca ter sido coroada, ela de fato reina no remanescente 

quilombola de Mumbuca. 

5.2 Território Quilombola 

O território é a essência de quase todas as narrativas de Doutora, seja ao falar das 

disputas travadas no passado ou ao ressaltar as belezas naturais do local. No espaço físico de 

Mumbuca estão enraizadas as vivências de Doutora, o remanescente é sua terra natal e também 

o lugar no qual pretende permanecer para sempre. Seus vínculos sociais, econômicos e culturais 

são mediados pelo território, que não obstante é também referencial de sua identidade. 

Halbwachs (1990, p.133) chama a atenção para a importância do território na 

memória coletiva e explica como o espaço fortalece os vínculos entre indivíduo e sociedade. 

 

Assim se explica como as imagens espaciais desempenham um papel na 

memória coletiva. O lugar ocupado por um grupo não é como um quadro 

negro sobre o qual escrevemos, depois apagamos os números e figuras. Como 

a imagem do quadro evocaria aquilo que nele traçamos, já que o quadro é 

indiferente aos signos, e como, sobre um mesmo quadro, poderemos 

reproduzir todas as figuras que se quiser? Não. Todavia, o lugar recebeu a 

marca do grupo, e vice-versa. Então, todas as ações do grupo podem se 

traduzir em termos espaciais. E o lugar ocupado por ele é somente a reunião 

de todos os termos. Cada aspecto, cada detalhe desse lugar em si mesmo tem 

um sentido que é inteligível apenas para os membros do grupo, porque todas 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

166 

 

as partes do espaço que ele ocupou correspondem a outro tanto de aspectos 

diferentes da estrutura e da vida de sua sociedade, ao menos, naquilo que havia 

nela de mais estável. (HALBWACHS, 1990, p.133) 

 

Por diversas vezes Doutora descreveu as maravilhas das terras mumbucas e 

explicou-me como a região havia encantado seus ancestrais, mas no dia 23 de outubro de 2011 

ela decidiu que eu precisava ver de perto as belezas do lugar e me convidou para conhecer uma 

das míticas atrações do Jalapão, o fervedouro, um poço de águas límpidas no qual é impossível 

tocar o chão. Ao fazer o convite a rainha do capim dourado me contou que em nenhum outro 

lugar do mundo existiam fervedouros, apenas no Jalapão, o que posteriormente verifiquei 

através de pesquisa. Existem diversos mitos no quilombo a respeito destas águas misteriosas, a 

mãe de Doutora contava para ela que durante as noites o fervedouro pode ser ouvido chorando 

e por esta razão os quilombolas não aconselham o mergulho em suas águas após o anoitecer. 

Embora algumas pesquisas tenham procurado entender as singularidades que envolvem esta 

atração turística, não existe explicação científica para o fenômeno. 

 

Esta mitificação do atrativo turístico em estudo é apresentada no próprio Plano 

de Manejo do Parque Estadual do Jalapão, que define o Fervedouro como 

“poço de águas ressurgentes que transmitem ao banhista a sensação de estar 

flutuando.”57 Apesar de explicar que “Gases submersos emergem nas águas 

impedindo que as pessoas afundem, um fenômeno chamado ‘ressurgência da 

água’”58 – não foi encontrado nenhum estudo científico que explique o 

fenômeno com maior precisão, o que só aumenta as especulações sobre o 

fenômeno, contribuindo demasiadamente para a criação ou retorno de mitos 

sobre o evento. (SENNA e MAGALHÃES, 2008, p.9) 

 

Dentro do remanescente quilombola de Mumbuca existem alguns fervedouros, e os 

moradores relatam que em diversas ocasiões receberam propostas de turistas para venderem os 

poços de água por altas quantias de dinheiro, mas ainda assim recusaram-se a negociar.  

Os fervedouros recebem nomes próprios, o que conheci no dia 23 de outubro de 

2011 era chamado Pacafu e ficava a cerca de 4 quilômetros do remanescente quilombola de 

                                            
57 (SEPLAN, 2003, p.146) 
58 (idem, p. 151) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

167 

 

Mumbuca. Durante todo o trajeto até o fervedouro Doutora parava por diversas vezes para 

apontar uma planta, dizer-me seu nome e sua finalidade medicinal. Após um considerável 

tempo de caminhada em companhia também de alguns jovens da comunidade, chegamos ao 

fervedouro Pacafu, que Doutora apresentou dizendo “isto aqui é o Paraíso”. 

 

 

FOTO 25 – Fervedouro Pacafu. 2011 

 

Ao apresentar e enaltecer o lugar, Doutora contou-me ainda que, antigamente, no 

tempo dos seus antepassados, a região era um pântano e as águas eram escuras, mas que com o 

passar do tempo e os cuidados dispensados pelos quilombolas ao local, os poços tornaram-se 

límpidas. Ela fez questão de ressaltar que, o Parque Estadual do Jalapão e as belezas locais só 

existiam porque o povo da região cuidou bem da terra desde que ali chegou. 

O fervedouro é ainda um mistério para a ciência e os moradores da região. A areia 

branca e fina está em constante movimento, como já dito, é impossível tocar o fundo do poço 

ou mensurar sua profundidade. Quando insisto na pergunta sobre as origens deste fenômeno 

Doutora responde: “é coisa de Deus, só no Jalapão tem”.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

168 

 

As belezas naturais do Jalapão colocaram a região na rota do turismo ecoadventure 

nacional e internacional, o que resultou em melhorias econômicas para a região, mas também 

provocou o assédio aos moradores através de propostas para venda das terras.  

Doutora aponta algumas mudanças oriundas do advento do turismo e popularização 

da região, ela ressalta que no passado os moradores eram vítimas de preconceito e que agora 

precisam lidar com o crescimento do número de pessoas que querem residir ou ter uma 

propriedade no Jalapão. 

 

Agora todo mundo quer ser do Jalapão, não aceito. Quando a gente ía pra 

Porto ou Ponte Alta [300 e 160km respectivamente] o povo falava: “Olha o 

jalapoeiro aculá, jalapoeiro do pé rachado”. Ninguém gostava de falar que 

estava vindo do Jalapão. O povo caçoava demais. (Doutora, entrevista 

concedida em 18 de outubro de 2011) 

 

Novamente é possível constatar os espaços de resistência e de negociação na fala 

de Doutora. Ao mesmo tempo em que expressa, através deste discurso oculto, sua reprovação 

ao fato de todos quererem “ser do Jalapão” na atualidade, ela reconhece a importância e valor 

positivo do turismo, o que é ratificado por seu discurso oficial quando recebe os visitantes com 

a canção: “visitante seja bem-vindo, sua presença é um prazer, nós estamos com alegria, a 

Mumbuca ama você!”  

Não existe conflito entre o discurso oculto e o discurso oficial de Doutora, a lógica 

do pensamento da rainha do capim dourado é a de que são bem-vindos ao Jalapão e a Mumbuca 

todos aqueles que não pretendem explorar o local ou apropriarem-se dele sem legitimidade.  

Doutora fala ainda dos vínculos com o território e os direitos dos moradores de 

Mumbuca ao contar que, quando seus antepassados chegaram às terras do Jalapão não havia 

moradores ali, posteriormente outras comunidades tradicionais surgiram nas terras vizinhas, 

algumas destas hoje reconhecidas também como remanescentes quilombolas. 

 

Os antepassados vieram da Bahia, correndo da seca, fugindo da crise, 

correram dum lugar que chama Santa Rita do Carmo, correram por causa da 

crise e parou aqui nesse lugar [...] veio correndo da escravidão, da seca, falta 

de água. Aqui não tinha ninguém não, só o matão. Vieram de lá e acamparam 

aqui, ficaram por aqui. Aqui eles casaram, aqui eles renderam, um povo 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

169 

 

resistente e de coragem que fez Mumbuca. Nesta época tinha uma abelha 

chamada Mumbuca [...] aí quando eles andavam em outras região ao redor, 

outras vizinhanças, em Carrapato59 morava outra turma de gente, Galheiro60 

e o povo perguntava “onde vocês estão” respondia “nós estamos lá num lugar 

que tem Mumbuca, nós estamos lá na Mumbuca” e aí ficou o nome. Eles 

ficaram por aqui, fizeram casa, plantaram roça entendeu? Aqui tem pau de 

árvore, pé de manga que já morreu que foi plantado nessa época. A terra é 

uma sozinha e a família é uma sozinha, a terra é emendada. Casa neto fica 

aí, casa filho e fica aí. Morreram os avô, bisavó e ficaram os netos e bisnetos 

aqui. (Doutora, entrevista concedida em 11 de setembro de 2011) 

 

A propriedade coletiva da terra é mencionada por Doutora como prática de seus 

antepassados ao afirmar que “a terra é uma sozinha [...] é emendada”. Segundo ela, décadas 

antes do reconhecimento oficial do remanescente pelo Governo Federal e de quaisquer 

informações sobre o conceito jurídico de terras quilombolas, as noções de pertença do território 

já eram caracterizadas pela posse conjunta e sua indivisibilidade. A terra também era por eles 

considerada inalienável, sendo o acesso à mesma hereditário. Em Mumbuca o território é o 

local das memórias, tradições e identidade, não apresentando valor simbólico ou material de 

mercadoria para seus habitantes, por isso nenhum quilombola aceita a negociação financeira 

das terras do remanescente. Doutora conta que uma vez um turista ofereceu 5.000 reais para 

comprar um fervedouro pequeno que fica no quintal de uma família quilombola, o valor 

significava muito dinheiro no contexto da região e poderia ser de grande ajuda, mas quando a 

notícia se espalhou uma das crianças daquela família chorou por diversos dias, até sua mãe 

prometer que não venderia o poço natural jamais. 

O vínculo histórico com a natureza recebe notável destaque no discurso de Doutora. 

Assim como a narrativa de Dona Laurentina destaca a importância dos recursos naturais para 

seus ancestrais, Doutora ressalta o valor destes elementos no passado e no presente, explicando 

ainda que até a nomenclatura do remanescente quilombola tem origem no ecossistema da 

região. Outros elementos em destaque na narrativa de Doutora são as plantas, apresentadas 

como fonte de sustento através das roças e como referencial cronológico, pois o fato de muitas 

árvores plantadas pelos antepassados já não existirem é apontado por ela como prova do longo 

                                            
59 Comunidade quilombola vizinha. 

60 Comunidade quilombola vizinha. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

170 

 

tempo em que sua família habita a região. 

Doutora afirma ainda que a existência do Parque Estadual do Jalapão só é possível 

porque a comunidade cuidou da região ao longo dos anos em que ali habitou, e que ao contrário 

das pessoas “que vem de fora”, a população local não explora a natureza, mas cuida porque 

precisa dela. O modo de vida tradicional do remanescente quilombola de Mumbuca apresenta 

desde suas origens, valores de sustentabilidade e preservação da fauna e flora local. 

O conhecimento sobre a terra e os ecossistemas locais são citados por Doutora como 

argumento de autoridade e reivindicação no que diz respeito à regulamentação do cultivo e agro 

extrativismo do capim dourado. Conforme já mencionado, questões polêmicas são discutidas 

por Doutora e apontadas como tradições importantes cuja coibição encontra resistência entre 

os quilombolas. 

 

Antigamente a renda vinha da rocinha de toco. Porque nunca deixaram de 

fazer a rocinha de toco, nunca deixaram de fazer, agora depois dessa lei do 

Parque, diminuiu. Gente com idade de sessenta anos, setenta anos, oitenta 

anos, nunca deixaram de fazer a rocinha, porque era a panela no fogo, era 

arroz, feijão, era batata, maxixe, aí não tinha como. Derrubava mesmo 

(inserir nota explicando que refere-se à vegetação local para fazer roça de 

toco), até hoje tem vez que derruba, com medo mas derruba. O capim dourado 

é uma planta sustentável [...] aonde ele entrou não parou mais [...] e ele gosta 

de fogo. Não tem mais isso por causa da lei. (Doutora, entrevista concedida 

em 11 de setembro de 2011) 

 

 

O uso do fogo, um dos principais pontos de divergência entre o remanescente 

quilombola e NATURATINS suscita impasse no processo de negociação do Termo de Ajuste 

de Conduta. Após dez anos de pesquisas na região do Jalapão foi atestada a tolerância da 

vegetação do cerrado ao fogo, sendo este fator considerando "um fator determinante para a 

persistência de diversas espécies" (FICHINO, 2012, p.37), mas os responsáveis pela 

administração do PEJ questionam os impactos das queimadas para a fauna da região e espécies 

vegetais de menor resistência ao fogo.  O conflito entre práticas tradicionais e leis ambientais 

revela uma disputa de conhecimentos entre quilombolas e técnicos pesquisadores no que diz 

respeito à melhor prática de cultivo sustentável da vegetação local do Jalapão. 

O argumento de Doutora a respeito da sustentabilidade das práticas tradicionais no 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

171 

 

remanescente quilombola é a preservação local. De fato, a construção de casas e abertura de 

caminhos no remanescente quilombola observa padrões de mínimo dano à natureza, sendo a 

comunidade cercada pela vegetação do cerrado e fauna local. Os pequenos rios e brejos que 

existem nas proximidades das residências cortam as ruas de Mumbuca no período de cheia e 

são integralmente preservados pelos moradores, que os utilizam para banho e cuidado dos 

rebanhos. O ecossistema local é também parte indissociável do território para o remanescente 

quilombola de Mumbuca e consequentemente parte de suas vivências, cotidianidades e 

identidade. 

 

 

FIGURA 26 – Rua de Mumbuca ladeada pela vegetação local. 2001 

 

A percepção ambiental dos quilombolas fortaleceu-se ao longo de gerações 

mediante a vivência do espaço habitado e descobertas coletivas a respeito deste. O saber 

tradicional de origens empíricas é o argumento principal dos quilombolas nos processos de 

negociação a respeito do território de Mumbuca, sendo a legitimidade dos conhecimentos sobre 

a região requisitada pelos moradores de Mumbuca em função do longo período de suas 

vivências no local. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

172 

 

O território e tudo nele contido faz parte de Mumbuca, por isso Doutora ressalta em 

suas narrativas a importância de reivindicá-lo e assegurar a continuidade do remanescente 

quilombola ali. Existe um elo considerado indissolúvel entre os moradores de Mumbuca e o 

território que abriga seus bens físicos, simbólicos e suas memórias.  

Para LEITE (1990, p.43) o território é de importância vital para comunidades 

quilombolas rurais, estando a sobrevivência e história destes grupos enraizados na terra que 

habitam: 

 

[...] a terra é a base fundamental da existência do grupo, porque ela congrega 

residência e sobrevivência. Um certo isolamento institui, em alguns casos, 

uma lógica endogâmica melhor estruturada. O tempo de ocupação consolida 

uma história mais sedimentada e vivenciada no presente onde a posse ou 

propriedade da terra é condição fundamental. 

 

Embora o modo de vivenciar o território possa ser parcialmente negociado através 

da submissão às leis estaduais, a resistência e luta pela permanência de determinadas tradições 

é perpetuada. Mesmo a diplomacia desempenhada por Doutora, como rainha do capim dourado, 

nos eventos oficiais de Mumbuca não caracteriza a ausência de resistência em sua postura como 

liderança local, pelo contrário, ela representa todo o remanescente através dos poderes que lhe 

são atribuídos. Apesar das habilidades diplomáticas, quando questionada sobre o território 

Doutora utiliza as palavras da matriarca do remanescente: “Isso aqui é nosso!”, e complementa 

com autoridade de rainha: “As terras da Mumbuca ninguém pode tirar, o povo batalhou muito 

por esse lugar”. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

173 

 

CAPÍTULO 6. A VOZ DE UMA JOVEM 

Resumo: Através dos relatos da jovem quilombola Ana Cláudia, este capítulo 

apresenta concepções de resistência e reivindicações em Mumbuca. O discurso da jovem é 

conectado ao da Rainha do capim dourado e ao da matriarca local através da herança das 

tradições e histórias orais. As narrativas de Ana Cláudia apresentam também a complexa 

relação entra a luta pela proteção às tradições centenárias e a reivindicação por mudanças e 

melhorias na qualidade de vida no quilombo. A jovem quilombola expõe ainda seus 

entendimentos sobre a importância da negociação e a necessidade de representatividade jurídica 

profissionalmente qualificada em Mumbuca. 

 

Buscando a melhor compreensão dos processos de resistência, negociação e 

reivindicação, este trabalho recorre às narrativas de uma jovem chamada Ana Cláudia (1990-), 

cujo discurso serve para complementar as perspectivas já apresentadas por Dona Laurentina e 

Doutora. O primeiro contato que tive com Ana Cláudia, foi promovido por ela, a jovem que é 

sobrinha de Doutora e neta de Dona Laurentina, ouviu sobre minha estadia ali e mostrou-se 

interessada em colaborar com a pesquisa. Ao visitar-me na pousada ela sugeriu que eu 

conversasse com sua avó Laurentina, a mulher que, segundo ela, sabia tudo sobre Mumbuca e 

enquanto falava sobre suas ancestrais pude perceber que ela era também uma importante figura 

de liderança daquele remanescente. Embora tenhamos nos encontrado diversas outras vezes 

para conversar sobre Mumbuca, inclusive fora do remanescente quilombola, o primeiro contato 

com Ana Cláudia foi a principal fonte dos relatos aqui apresentados.  

Bastante envolvida nas atividades da comunidade, ela fundou, quando tinha 12 

anos, um clube infantil para manter as tradições de brinquedos feitos a partir de recursos 

naturais. Ana Cláudia é responsável também pela formação de um grupo de teatro local que 

narra a saga e origem do povoado, ela ainda desempenha atividades como guia turística, 

palestrante e representante da comunidade em eventos em outros estados. 

Ana Cláudia mostra-se desde a infância interessada pela vida política do 

remanescente quilombola, tendo crescido em meio ao advento do ecoturismo e da crescente 

comercialização do capim dourado, ela tem consciência das transformações ocorridas na 

comunidade nas últimas décadas. Orgulhosa de sua identidade quilombola, Ana Cláudia fala 

com entusiasmo das histórias de resistência e negociação já descritas pela avó e pela tia, 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

174 

 

utilizando-as como argumentos de legitimação para os discursos e posturas por ela adotados. 

 

Ai uma coisa interessante de ver aqui, que a vó Laurentina me falou sobre a 

resistência, de como ter filho, que era a condição de parteira dela, a questão 

dela, a luta dela por socorrer uma mulher sem ter nenhum conhecimento 

técnico, só das plantas... Essa parte dela de resistir e de ajudar a continuar. 

[...] A atual etapa de resistência ... em 2001 foi contra o Parque, essa 

resistência atual que já entra na história, que a tia Doutora entra, que meu 

pai entra. Essa resistência aí foi bem atual né? Até porque já mexia com o 

mundo exterior, não é mais com o rico fazendeiro, já passou a lidar com leis, 

com decretos, com leis que decretaram e fizeram o Parque. “É lei! Lei! Com 

lei não se brinca”, era a explicação que os técnicos falavam na época né? 

“Lei é lei, e quando cria uma lei que em Parque não pode morar, pronto!” 

[...] Então isso é a resistência nossa, parte da resistência. (Ana Cláudia, 

entrevista concedida em 15 de outubro de 2011) 

 

Para Ana Cláudia a resistência é uma premissa contínua na realidade quilombola e 

apesar das mudanças, avanços e melhorias já conquistadas pelo grupo, ela acredita que ainda é 

preciso lutar, às vezes ter a capacidade de negociação individual e coletiva. 

A construção da identidade coletiva em Mumbuca é marcada pelas biografias e 

narrativas protagonizadas pelos moradores mais antigos e seus ancestrais, tais histórias 

transmitidas oralmente são simbólicas e desempenham a função de alicerce para os discursos 

informais e oficiais da população local. Isto pode ser observado através da frequente recorrência 

de Ana Cláudia às narrativas da avó e comparações entre o tempo passado e o tempo presente. 

A conexão entre as memórias de Dona Laurentina, Doutora e Ana Cláudia, tanto em 

perspectivas individuais quanto coletivas, demonstra a continuidade e coerência das lembranças 

colecionadas e relatadas por estas mulheres. Estes elementos reforçam as noções de pertença, 

com a formação da identidade, processo este considerado de grande importância por Michael 

Pollack: 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

175 

 

[...] a memória é um elemento constituinte do sentimento de identidade, tanto 

individual como coletiva, na medida em que ela é também um fator 

extremamente importante do sentimento de continuidade e de coerência de 

uma pessoa ou de um grupo em sua reconstrução de si. (POLLAK, p. 203, 

1992).  

 

Ao narrar a própria história, Ana Cláudia faz conexões que considera indissociáveis 

entre a realidade que vive e o passado de seus ancestrais. Em entrevista concedida no dia 15 de 

outubro de 2011, ao falar sobre o remanescente Mumbuca ela declara: “Mudaram-se as formas 

de resistência, mas a resistência ainda existe”. 

Apesar de inspirar-se nas histórias e discursos dos mais velhos, a jovem Ana 

Cláudia desenvolve uma linha de argumentação própria marcada pela tônica de reivindicações 

enfáticas. Suas noções a respeito da visibilidade do remanescente quilombola e da existência 

de direitos adquiridos mediante o reconhecimento oficial são elementos que fortalecem os 

posicionamentos de resistência e reivindicação. Ana Cláudia faz críticas às deficiências dos 

serviços públicos na comunidade e questiona o uso da imagem dos quilombolas, feito muitas 

vezes por órgãos governamentais, tais observações demonstram sua postura e vivência nas 

relações com elementos externos a Mumbuca. 

Os questionamentos de Ana Cláudia atestam também a transformação do discurso 

feminino ao longo das gerações. A mulher que era a subjugada através da captura indígena nos 

primórdios do quilombo, torna-se resistente na geração de Dona Laurentina, desenvolve 

habilidades políticas de negociação no século XXI como demonstra Doutora e vive 

significativas mudanças das relações de poder entre gêneros, o que parece culminar em uma 

forte consciência política dos próprios direitos, expressa diversas vezes nas falas da jovem Ana 

Cláudia.  

Ana Cláudia acredita que as mulheres de Mumbuca já não precisam resistir 

bravamente contra a natureza e lutar pela própria sobrevivência em condições de vida 

inadequadas como fez sua avó Laurentina, também não precisam exigir a própria terra ou 

legitimar sua permanência nela através de negociações como fez sua tia Doutora. Como 

representante da quinta geração de mulheres de Mumbuca, ela reivindica em seus discursos a 

preservação da cultura e tradição quilombola, assim como dos direitos básicos que lhes são 

assegurados por lei, tais quais saúde, educação e dentre outros tantos, o direito à voz. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

176 

 

 

FOTO 27 – Ana Cláudia ouve histórias da avó Laurentina. 2011 

 

As falas da jovem Ana Cláudia são de grande importância para análise e 

compreensão das de suas ancestrais, pois carregam em sua essência a influência e o 

reconhecimento das mesmas. Percebe-se que a jovem quilombola cresceu ouvindo as histórias 

da avó e da tia, e é baseada nestas que constrói um discurso e consolida sua identidade. O 

orgulho de ser mulher e pertencer a um remanescente quilombola é evidenciado por Ana 

Cláudia não apenas em suas narrativas, mas também sob a forma de poesias escritas por ela e 

apresentadas por livre iniciativa ao término da primeira entrevista que me concedeu. Em seu 

texto intitulado “Mulher, Negra Mulher”, Ana Cláudia desafia as mulheres a romperem com a 

subjugação e assumirem suas raízes. 

  

Mulher Negra Mulher61, a beleza de uma mulher negra que carrega consigo 

um desejo, preso, com medo de expressar, medo da tal descriminação, fazendo 

essa linda mulher continuar na escravidão. 

                                            
61 Grifo de Ana Cláudia 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

177 

 

Mulher Negra Mulher, você é forte, não tenha medo, se liberte dessa prisão, 

viva a liberdade, viva a sua identidade, corra, ame, brinque, e seja feliz. 

Não tenha medo dos preconceitos você tem o direito de viver do seu jeito. 

Mulher Negra Mulher, tenha orgulho dos seus lábios grosso carnudo, mostre 

a sua negritude, tenha orgulho dos seus cabelos: crespos, duro, enrolados, 

pretos e pixaim, seja lá o que for. 

Tenha orgulho da África, tenha orgulho da sua raça, tenha orgulho da sua cor. 

Pois que te desenhou te fez com muito amor. 

(Ana Cláudia, poesia cedida 15 de outubro de 2011) 

  

Através da poesia Ana Cláudia transforma a experiência de suas vivências em um 

apelo às mulheres quilombolas para que resistam, sejam livres e tenham orgulho da própria 

identidade. Ela relembra a experiência histórica da escravidão vivenciada pelos antepassados e 

estabelece uma análise comparativa entre as presentes formas de opressão às mulheres, 

ressaltando a discriminação e o preconceito. 

As transformações nas relações de gênero em Mumbuca possibilitaram às mulheres 

o direito à voz e relativa igualdade com os homens, mas tal processo, ligado ao artesanato e à 

economia, construiu-se sobre os alicerces da resistência feminina e perpetua-se através dos 

discursos e memórias expressos ao longo das gerações. Ana Cláudia é a voz livre das mulheres 

de sua geração e reivindica seus direitos com base nas conquistas oportunizadas por suas 

ancestrais. Ela enfatiza em seu discurso o vínculo com a África, o orgulho da própria cor e a 

convicção de que o território lhe pertence, posturas estas jamais relatadas entre as gerações que 

a antecederam, vítimas do preconceito racial e das barreiras enraizadas nas questões de gêneros. 

6.1 A Nova Resistência 

As histórias contadas pelos fundadores do remanescente quilombola de Mumbuca 

ainda hoje permanecem na comunidade e desempenham o papel simbólico de herança coletiva 

centenária. A ligação entre os quilombolas estabelecida através dos vínculos consanguíneos 

também os conecta direta ou indiretamente, aos fundadores do quilombo, por esta razão o 

remanescente é para a maioria dos mumbucas uma única família que compartilha memórias, 

território e identidades.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

178 

 

Um dos principais elementos na continuidade e transmissão das memórias ao longo 

de gerações é a identificação individual ou coletiva dos indivíduos com as histórias narradas. 

Em Mumbuca a resistência é, muitas vezes, o fio condutor que conecta as histórias vividas em 

distintas épocas, ela surge como elemento comum nas narrativas de Dona Laurentina, 98, 

Doutora, 55 e Ana Cláudia, 21. 

O valor das histórias e memórias dos antepassados como elemento de legitimação 

da identidade cultural do remanescente quilombola é percebido e ressaltado por Ana Cláudia 

ao falar de suas preocupações em relação ao futuro.  

 

Desde  pequena, quando eu tinha 12 anos, eu lembro de ouvir tia Doutora e 

minha preocupação é essa, será que meus filhos vão querer costurar (capim 

dourado)? Será que meus filhos vão querer viver aqui? E para mostrar pro 

meus filhos e para os meus irmãos (mais novos) que isso aqui é bom, que isso 

aqui é uma história, que isso aqui nós temos que preservar e cuidar com todo 

amor, eu fiz várias poesias falando sobre o povoado, sobre as pessoas que 

passaram. Fiz o teatro...e é muito difícil, é um desafio fazer com que os jovens 

entendam. Pensar: “eu vou entrar no palco naquele palco representando meu 

avô porque meu avô é uma pessoa que me dá orgulho de ser neto, bisneto 

daqueles que já viveram, embora ele não esteja aqui eu represento ele.” 

Trazer este orgulho e não perder o foco. Porque é muito difícil hoje na 

comunidade, eu vejo os jovens e parece que alguns estão voando, as vezes s 

que os de antes falam é muito mais interessante do que o que a comunidade 

vive hoje. É muito complexo. (Ana Cláudia, entrevista concedida 15 de 

outubro de 2011)  

 

Com o intuito de recuperar as memórias mais antigas e retratar a biografia dos 

antepassados, Ana Cláudia desenvolveu uma encenação teatral de valorização da história e da 

identidade coletiva dos mumbucas. Esta iniciativa de projeto cultural no quilombo foi 

selecionada em 2011 pelo programa Rumos Itaú Cultural e recebeu incentivos para a divulgação 

das tradições locais através de apresentações cênicas protagonizadas pelos jovens quilombolas 

de Mumbuca. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

179 

 

 

 

FOTO 28 – Apresentação teatral que conta a história dos antepassados dos mumbucas. 2011 

 

A continuidade das tradições culturais de Mumbuca, suas reinvenções e a 

transmissão do legado deixado pelas gerações anteriores fazem parte das preocupações de Ana 

Cláudia desde a infância, conforme relata. Temendo a possibilidade de desaparecimento dos 

saberes hereditários sobre a história de Mumbuca a neta de Dona Laurentina deu início à prática 

artística de encenação da história do remanescente quilombola há cinco anos, a apresentação é 

utilizada também para celebrar eventos na comunidade e recepcionar turistas. O teatro 

desempenha importante papel no fortalecimento da identidade coletiva, pois sua proposta busca 

a valorização dos sacrifícios vivenciados pelos fundadores de Mumbuca e o reconhecimento 

das lutas travadas pelo território e no território desde as origens do remanescente quilombola. 

A atividade traz a história da comunidade, do passado ao presente, sob a ótica e narrativa dos 

próprios moradores.   

A importância das memórias coletivas de Mumbuca é expressa não apenas nas 

representações teatrais baseadas em narrativas do passado, mas também na busca pela 

legitimação das distinções culturais locais e no fomento da resistência à dominação em distintas 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

180 

 

perspectivas. Ana Cláudia exemplifica isto ao falar do contexto religioso peculiar de Mumbuca, 

um dos únicos remanescentes quilombolas do Brasil que não pertence à religião católica ou 

cultos de origem africana. 

 

Voltando pra religião, pro lado religioso… Um acontecimento importante, 

com a vinda dos norte-americanos, uns missionários, pra cá que tornou a 

comunidade evangélica, primeiro todo mundo se converteu à Igreja Batista e 

em 1983 mudaram pra Assembleia de Deus. Então houve duas mudanças, a 

primeira uma mudança de religião para protestante e depois de protestante 

pra outra denominação. Muitas pessoas criticam e dizem: “como a 

comunidade de Mumbuca não tem cultura!”. E é muita ignorância de um ser 

humano dizer que só porque uma determinada pessoa resolveu passar de uma 

religião pra outra, perdeu a cultura. Não existe isso, não existe esta questão 

de perder a cultura. Existe uma questão de decisão. Eu decido na minha vida 

se eu vou ser espírita, se eu vou ser budista, se vou ser católica ou evangélica. 

Esta é uma decisão de cada pessoa e a comunidade decidiu ser evangélica e 

somos evangélicos hoje. Quando os nossos avós viraram crentes os vizinhos 

negavam sal pra eles, porque diziam que não tinha sal pra quem mudava de 

lei, mas mesmo assim eles resistiram. (Ana Cláudia, entrevista concedida em 

15 de outubro de 2011) 

 

Segundo relatos dos mumbucas, na década de 1950 missionários batistas chegaram 

à região e foi neste período que a comunidade se converteu à fé cristã evangélica, já na década 

de 1980 com a chegada dos pastores da Igreja Assembleia de Deus "montados em jegues" foi 

estabelecida uma congregação no remanescente quilombola, a qual existe até hoje. A resistência 

coletiva em Mumbuca manifesta-se também no que diz respeito às práticas religiosas, pois 

quase todos os membros da comunidade aderiram à fé cristã evangélica, o que no passado 

resultou na inimizade dos vizinhos para com os moradores da comunidade e até mesmo em 

dificuldades nas relações comerciais. Uma vez convictos do novo credo religioso os mumbucas 

não retrocederam, e resistiram às pressões dos remanescentes vizinhos, permanecendo no culto 

evangélico até os presentes dias.  

Ana Cláudia utiliza as memórias vividas e aprendidas para ratificar seus argumentos 

e fortalecer seu discurso, para ela tudo na cultura e identidade quilombola aponta para a 

resistência, característica esta da qual se orgulha, fazendo constante referência. À semelhança 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

181 

 

da avó Dona Laurentina, em sua fala Ana Cláudia ressalta o buriti como elemento de 

importância simbólica material da resistência em Mumbuca. Ela ressalta as “cantigas” 

populares do remanescente, muito apreciadas pelos turistas, destacando que o instrumento 

musical mais utilizado em Mumbuca, a viola de vereda, também conhecida como viola de 

buriti, representa a força quilombola diante das adversidades. “Você vê que a resistência faz 

com que a pessoa improvise. Pense: ‘embora eu não tenha uma guitarra, eu não tenha isso, eu 

posso fazer minha festa com uma viola que eu peguei no mato (a viola de buriti)’”. 

 

 

FOTO 28 – Tocador de viola de buriti. 2011 

 

A resistência materializada através da viola de buriti ressalta, mais uma vez, o 

vínculo entre quilombolas e a o território. Em sua fala Ana Cláudia evidencia a importância da 

natureza, cujos recursos possibilitam a construção de ricos elementos culturais e permitem a 

criatividade. As restrições impostas pelas limitações financeiras impedem a aquisição de 

determinados bens pelos quilombolas de Mumbuca, mas são enfrentadas mediante a gratuidade 

dos elementos disponíveis no território. A percepção de que não é preciso “comprar” uma 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

182 

 

guitarra, basta “pegar no mato” uma viola estabelece também uma postura de resistência a 

alguns objetos industrializados inacessíveis em função do preço para muitos quilombolas. 

A criação e reprodução de objetos culturalmente diferenciados representa, na 

opinião de Ana Cláudia, uma alternativa criativa de oposição econômica. Desta forma, a 

produção artesanal local inspira-se em objetos de desejo que pertencem à realidade exterior, e 

que muitas vezes são distanciados pelas barreiras de preço para os quilombolas. 

Ainda no que diz respeito à resistência através práticas tradicionais, o discurso de 

Ana Cláudia encontra pontos em comum com o de sua avó Laurentina ao falar da importância 

e valor da construção tradicional das casas. A residência quilombola é construída a partir dos 

recursos naturais disponíveis, sendo os materiais de construção industrializados de difícil 

acessibilidade à comunidade ainda hoje. A simplicidade das técnicas e materiais de construção 

em Mumbuca são enaltecidadas por Ana Cláudia, que considera a casa quilombola superior a 

muitas outras, provida inclusive de uma estrutura termodinâmica ideal. Ela afirma: “A casa 

chique é a casa costumeira nossa, é uma casa inteligente porque quando está quente ela fica fria 

dentro e quando está frio ela fica quentinha”. 

Apesar da enfática importância atribuída à resistência em grande parte de suas falas, 

a jovem Ana Cláudia não ignora o valor da negociação, bem como a necessidade de organização 

e utilização de mecanismos não tradicionais para a reivindicação de melhorias para a 

comunidade.  

 

Estamos articulados, deveríamos estar mais articulados. Por exemplo, uma 

das coisas que a gente faz, uma das coisas que eu tento fazer muito é colocar 

na mídia via Facebook, via Twitter, Youtube, essas coisinhas... Fazendo 

parágrafo porque todo mundo, já vieram muitos famosos por aqui, mandando 

e-mail, inclusive tiveram um monte de e-mail mandando, porque foi feito o 

projeto Trançando a Tradição, e no Projeto Trançando a Tradição, nós 

fizemos junto com os pesquisadores, todas as principais problemáticas da 

comunidade, todos mesmo, não faltou nada do que precisava, de banheiro, 

posto de saúde, uma pracinha, um centro de cultura, uma coisa, um tal, tal, 

tal. A energia para todas as famílias, o banheiro, então nós colocamos isso 

tudo lá... o Ensino Médio para os alunos, uma biblioteca na comunidade, um 

centro digital na comunidade, foi colocado, tem este diagnóstico já dessas 

problemáticas. Agora não foi feito nada porque é de uma outra gestão, e o 

governo atual não quer, eles querem inventar tudo novo, eles não querem 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

183 

 

pegar. Então o que que nós fizemos, que eu fiz, criei um e-mail e mandei pra 

todos os contatos, pedi pra todo mundo divulgar, divulgar, divulgar né? É 

uma das formas. Poderia ter mais, mais movimento em cima disso, de dizer: 

“Olha nós estamos apresentando, estamos sorrindo mas por dentro nós 

estamos chorando”, pras pessoas fazerem algo, é poucos que tem essa 

coragem de chegar e falar. Eu... me falta coragem, me falta muita coragem... 

Uma das questões de eu ter saído do serviço (público) foi por isso, pra 

ninguém dizer: “Feche o seu bico”, se alguém me mandar fechar o bico eu 

não fecho não. (Ana Cláudia, entrevista concedida em 15 de outubro de 2011) 

 

Através de declarações como “mudaram-se as formas de resistir, mas ainda tem...” 

ou ainda “estamos articulados, deveríamos estar mais articulados”, Ana Cláudia descreve 

aspectos do cenário infrapolítico de Mumbuca e fala da construção dos discursos ocultos. Isto 

pode ser notado também em um contexto ambíguo de ousadia e medo, ao falar das iniciativas 

por ela desenvolvidas e da necessidade de reivindicação de políticas públicas que solucionem 

os problemas da comunidade ela observa que “poucos que tem essa coragem de chegar e falar. 

Eu... me falta coragem, me falta muita coragem…”, entretanto mais à frente ela corrige o 

discurso e se posiciona com resistência ao dizer “se alguém me mandar fechar o bico eu não 

fecho não...”. 

Tendo por foco a resistência qualificada, bem como o fortalecimento dos 

argumentos de reivindicação e negociação, no ano de 2013, Ana Cláudia tornou-se a primeira 

jovem de Mumbuca a ingressar no ensino superior. Para frequentar as aulas em uma faculdade 

privada localizada na capital do estado do Tocantins ela deixou a comunidade e passou a residir 

na cidade de Palmas, contando com o apoio do governo federal para financiar seus estudos 

através de uma bolsa estudantil reservada a alunos quilombolas.  

Ao optar pelo curso de direito, Ana Cláudia declara ter como objetivo capacitar-se 

para reivindicar ativamente os direitos coletivos e individuais dos moradores de Mumbuca. 

Sempre que possível, ela desenvolve seus trabalhos e pesquisas acadêmicas em temas voltados 

para minorias culturalmente diferenciadas ou questões de gênero. Sua dedicação aos estudos 

tem como meta a defesa de Mumbuca e também de outros remanescentes quilombolas, a este 

respeito ela faz questão de ressaltar “se a gente não lutar pelos nossos direitos, quem vai fazer 

isso?” 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

184 

 

6.2 Mudanças 

Nas últimas duas décadas o crescimento do turismo cultural no território de 

Mumbuca e os desdobramentos desta interferência externa transcenderam os aspectos 

econômicos, manifestando-se também na mediação de contatos e estabelecimento de vínculos 

entre diferentes comunidades quilombolas. As condições de isolamento impostas pelo acesso 

geográfico a Mumbuca e a precariedade dos serviços de telecomunicação disponíveis, 

permitiram aos turistas tornarem-se participantes e mediadores dos vínculos estabelecidos com 

comunidades vizinhas e até de outros estados. As peculiaridades históricas que caracterizam 

Mumbuca somadas ao reconhecimento do papel ativo de Ana Cláudia nas reivindicações locais 

oportunizaram à jovem a atuação como palestrante e consultora, ela é frequentemente solicitada 

por outras comunidades quilombolas para contar as histórias de resistência e negociação que 

permitiram as diversas conquistas ocorridas em seu remanescente. 

Ana Cláudia reconhece as benesses oriundas do advento do turismo em Mumbuca, 

mas acredita que a comunidade deve tomar alguns cuidados para, ao contrário de outros 

remanescentes quilombolas que tem conhecido, não sofrer transformações negativas causadas 

pela influência dos visitantes e sua cultura. As reflexões e análises de Ana Cláudia externam o 

zelo pela comunidade, ela relata ainda que em seus contatos com outros remanescentes 

quilombolas percebeu que muitas vezes o turismo traz práticas negativas como a exploração 

sexual e o consumo de drogas para dentro das comunidades tradicionais.  

 

Melhorou muito para a comunidade com o turismo, mas nós temos que tomar 

cuidado por causa dos relacionamentos dos jovens com turistas. Aqui nunca 

aconteceu um caso assim, de jovens namorarem com turista e tal, porque tem 

as fogueiras e os momentos culturais, às vezes tem muita cantada, mas nunca 

aconteceu nada. Sempre tinha fogueira e casinha da árvore. (Ana Cláudia, 

entrevista concedida em 22 de setembro de 2011) 

 

A conscientização da jovem sobre a necessidade de proteção e valorização da 

cultura local, bem como de reivindicação dos direitos coletivos em Mumbuca teve origem ainda 

em sua infância, culminando em diversos projetos e ações afirmativas de sua iniciativa na 

comunidade ao longo da última década. O acompanhamento dos processos de criação do Parque 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

185 

 

Estadual do Jalapão, da ameaça de expulsão do território, do reconhecimento oficial do 

remanescente quilombola e da criação da Associação de Artesãos do Capim Dourado permitiu 

que desde cedo ela estivesse envolvida com a política de Mumbuca. 

Apesar de sua participação ativa em situações de conflito e negociação que 

envolveram a comunidade, principalmente nas que dizem respeito à preservação do território e 

da cultura local, Ana Cláudia não se vê como uma liderança do remanescente quilombola. 

 

Eu conheço muitas pessoas, de cada estado, turistas que vem aqui e a gente 

acaba fazendo contato e eles fazem contato com outras comunidades e elas 

me convidam pra dar palestra. Agora mesmo, mês que vem eu vou prestar 

uma consultoria para a comunidade do Prata.  [...] A casinha da árvore é 

uma iniciativa que a gente montou aqui, uma casa na árvore onde fazia tudo, 

artesanato de buriti, graviola, onde tinha um monte de livro pras crianças 

aprender a ler, momento de ensinar a ler, momento de lanche… Eu não digo 

que eu seja uma liderança na comunidade, eu sou alguém que quer ver as 

coisas mudar. [...] Eu identifico tia Doutora como uma líder, reconheço ela 

como uma líder da comunidade. Ela vem junto incentivando. (Ana Cláudia, 

entrevista concedida em 22 de setembro de 2011) 

 

O desejo por mudança mencionado não se refere a hábitos ou tradições locais, diz 

respeito apenas às condições insalubres ainda existentes no remanescente quilombola, dentre 

os quais são ressaltados por Ana Cláudia a ausência de saneamento básico, as condições 

precárias das estradas, e o difícil acesso ao sistema público de saúde. Alguns projetos do 

Governo Federal estão em processo de implantação na comunidade, mas foram interrompidos 

em 2012 por falta de verba para financiamento, dentre estes está a construção de fossas sépticas 

e banheiros sanitários para todas as residências, problemas estes que ameaçam cotidianamente 

a saúde e segurança física dos moradores. As fossas e cisternas já abertas tornaram-se um perigo 

de acidentes para moradores e animais, aumentando também os índices de incidência de 

dengue, uma doença tropical transmitida pelos mosquitos Aëdes aegypti e Aëdes albopictus no 

período das chuvas. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

186 

 

 

FOTO 30 – Fossa séptica de programa para saneamento básico inacabada. 2014 

 

As precárias condições de vida e o descaso dos poderes públicos com algumas 

necessidades básicas de Mumbuca demonstram as dificuldades do Estado na aplicação eficaz 

das leis e políticas públicas que asseguram a proteção e cuidado aos quilombos, estabelecidas 

desde 1988 e intensificadas a partir de 2004. 

 

Desde 2004, o conjunto de políticas governamentais voltadas para 

comunidades quilombolas passa a integrar um programa especifico 

denominado “Programa Brasil Quilombola”. Coordenado pela Secretaria 

Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial-SEPPIR, e integrado 

a diversos ministérios, com ações previstas em áreas como educação, cultura, 

saúde, agricultura e segurança alimentar, regularização fundiária, entre outras. 

(BRASIL, 2005, p.1) 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

187 

 

O Governo Federal estabeleceu no ano de 2004 o Programa Brasil Quilombola, uma 

iniciativa com a finalidade de “coordenação das ações governamentais – articulações 

transversais, setoriais e interinstitucionais – para as comunidades remanescentes de quilombos, 

com ênfase na participação da sociedade civil”. O programa tem como principais metas: 

regularização fundiária, certificação dos remanescentes de quilombos pela Fundação Cultural 

Palmares, energia elétrica – programa Luz para Todos62, distribuição do bolsa família para 

quilombolas, desenvolvimento local e desenvolvimento agrário. 

Mesmo com ações afirmativas especificas para os remanescentes quilombolas, o 

poder público ainda não tem conseguido suprir as demandas básicas destas populações. Diante 

das falhas do governo federal em assegurar melhorias na qualidade de vida dos moradores de 

Mumbuca, Ana Cláudia relata sua frustração com os discursos oficiais da população em alguns 

eventos e festividades, uma vez que, em perspectivas infrapolíticas, existe indignação e 

insatisfação coletiva a respeito da realidade vivida no remanescente quilombola. 

 

Você acha que eu fico feliz de chegar aqui e só apresentar para a Secretária 

de Cultura e ela ir embora e acabou. E aí? Que que ela ta trazendo nessas 

apresentações? Isso é suficiente? Cadê os banheiros? Cadê a água pra todo 

mundo? Não é? Cadê a energia elétrica? Cadê a educação? Um posto de 

saúde? Como que tá educação das crianças? (Ana Cláudia, entrevista 

concedida 15 de outubro de 2011) 

 

Os questionamentos de Ana Cláudia a respeito das responsabilidades do poder 

público na comunidade exemplificam a distância que muitas vezes existe entre os discursos 

públicos e os ocultos. A fala da jovem demonstra a importância dos discursos oficiais para como 

asseguradores de boas relações com o poder público, mas retrata também a existência de 

insatisfações que são perceptíveis apenas em perspectivas infrapolíticas ou quando estas 

explodem sob a forma de discurso público. A capacidade de negociação e flexibilidade em 

cenários de descontentamento exemplifica as novas formas da resistência quilombola em 

Mumbuca.  

 

                                            
62 Programa que busca atender as demandas de energia elétrica da população do meio rural que não possuí acesso 

a este serviço público. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

188 

 

Os discursos ocultos e os públicos permitem o surgimento de espaços de negociação 

nos quais as demandas e interesses pontuam convergências e divergências das relações de poder 

entre quilombolas e governo. Para Scott (2013, p.72) as divergências ideológicas se manifestam 

por intermédio da capacidade sutil de negociação e renegociação das relações de poder.  

As reivindicações por melhorias presentes nos discursos ocultos dos mumbucas 

estão, na maioria das vezes, ligadas a exigências de demarcação do território, questão sob 

análise desde 2006 e que ao final de 2014 ainda não apresentava solução, preocupando a maioria 

dos moradores da região.  

Ao falar das necessidades locais Ana Cláudia menciona a necessidade de rápido 

reconhecimento das fronteiras e terras de Mumbuca. Para ela tudo aquilo que faz parte das lutas 

e conquistas do remanescente deve ser incluído nos limites do território, sem quaisquer 

possibilidades de negociação destas áreas. 

 

O pessoal veio aqui dar explicação, o que é quilombola, o porquê de 

quilombola, o que que identifica quilombola, aí nós nos identificamos. Porque 

o termo quilombola é novo, não adianta dizer que em 1999 a gente sabia o 

que era quilombola. O artigo 68 da Constituição, se eles soubessem 

exatamente o que eles estavam colocando lá eles não tinham colocado tudo 

aquilo. A questão de como identificar o território, não é só uma área, tem que 

ter todo um conhecimento por trás não é? Por exemplo, Lagoa do Bilau, é pra 

ser tudo nosso. Lagoa onde Jué morreu, é terra sagrada nossa, porque morreu 

alguém querido nosso e foi enterrado lá, é terra nossa. Vó Laurentina cavou 

com um prato pra enterrar ele lá. (Ana Cláudia, entrevista concedida em 15 

de outubro de 2011) 

 

A importância da identificação do território Ana Cláudia é expressa também através 

do vínculo emocional existente entre os mumbucas e o espaço habitado. Expressões como “é 

terra sagrada nossa” e “não é só uma área” denotam a relevância do espaço habitado na 

construção da identidade coletiva, estando este vinculado ao histórico de luta e resistência da 

população, bem como às estruturas locais de parentesco.  

Ciente do longo prazo que geralmente envolve os processos de demarcação e 

identificação dos territórios quilombolas, e diante dos impasses gerados a partir da criação do 

Parque Estadual do Jalapão, Ana Cláudia afirma que em meados de 2009 teve a iniciativa de 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

189 

 

procurar o Ministério Público, juntamente com alguns outros membros da comunidade, para o 

estabelecimento de normas de convivência e tolerância que permitissem a continuidade das 

atividades tradicionais quilombolas na área de preservação ambiental, e esta ação deu origem à 

proposta do Termo de Ajustamento de Conduta em discussão na atualidade. 

 

Eu e Aldina que fomos buscar esse TAC, até no Ministério Público a gente 

foi. Começou em 2009, o triste é que tá demorando, mas o bom é que está 

tendo respeito. Nós não éramos tão respeitados como nós somos agora, nós 

não sabíamos de nada, não íamos atrás de nada... mas depois do TAC e do 

Ministério Público Federal ficando do nosso lado, e nós nem somos mais do 

estadual, porque estadual é muito demorado, estadual é coisa de governo, nós 

vamos logo é no federal. Junta todo mundo e discute sobre as coisas que nós 

usamos. Teve uma reunião da comunidade Mumbuca e do Prata, todas as 

comunidades juntou pra elencar o que nós usamos, pra discutir junto ao 

IBAMA e CIPAMA o TAC.  (Ana Cláudia, entrevista concedida em 15 de 

outubro de 2011) 

 

O Termo de Ajustamento de Conduta (TAC) envolve também as comunidades 

vizinhas, em um processo de reuniões, negociações e discussões das práticas permitidas aos 

quilombolas que vivem na área do parque. A articulação política interna e externa dos 

mumbucas é observável na capacidade de organização coletiva, na convocação de reuniões com 

a população local e arredores, e através das iniciativas de negociação dos espaços 

compartilhados com órgãos ambientais. 

A informalidade das estratégias infrapolíticas permite a organização e colaboração 

entre os participantes. Ao invés de se organizarem em uma estrutura hierárquica regida por 

relações de poder e dominação, os quilombolas não possuem formas de controle entre si, o 

princípio da cooperatividade e a participação aberta a todos do grupo caracterizam as discussões 

sobre o TAC e outras temáticas de relevância para a comunidade. Em Mumbuca os discursos 

ocultos relacionados ao Termo de Ajuste de Conduta são construídos também em parceria com 

remanescentes quilombolas vizinhos, que vivenciam a mesma situação. A identificação dos 

diversos grupos da região que vivem em condições semelhantes, fortalece o discurso público 

de reivindicação e negociação das condutas dos quilombolas no território em sobreposição ao 

Parque Estadual do Jalapão. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

190 

 

O processo de negociação do Termo de Ajuste de Conduta em Mumbuca mostra-

se lento e após cinco anos de discussões a minuta do termo ainda não foi aprovada. Em abril de 

2014, representantes do governo estadual afirmaram em reunião com os quilombolas de 

Mumbuca, após diversas discussões com as comunidades da região, que fariam um 

cadastramento individual de todas as famílias quilombolas que vivem na área do Parque, e 

conforme as necessidades de cada uma, no que diz respeito às práticas de pesca, caça e agro 

extrativismo, seria elaborada a minuta de um termo de ajuste de conduta específico para as 

demandas da população. As delongas deste processo podem resultar na inutilidade do TAC, 

pois se a demarcação do território de Mumbuca ocorrer antes da conclusão do acordo, este já 

não será necessário, uma vez que os limites do Parque serão redefinidos para não se sobreporem 

aos do remanescente quilombola. 

Para Ana Cláudia as lutas pela demarcação do território e pelo direito de exercer as 

atividades tradicionais no espaço habitado são apenas algumas das complexas reinvindicações 

da realidade Mumbuca. Ela ressalta que a principal resistência no remanescente deve ser contra 

o preconceito. 

 

O triste, a pior coisa que existe entre nós quilombolas, não é culpa do negro, 

não é porque nós somos pobres, é culpa do sistema, ele autodiscrimina. Como 

se “Ah! Eu sou quilombola porque vou receber benefício, não porque minha 

história é quilombola, não porque a minha história é uma história de 

resistência, eu estou atrás de um benefício, porque nós vamos ter um 

benefício, vamos ter isso e aquilo, não pelo que se é de verdade.” Acho lindo 

Cirlene (jovem da comunidade e prima de Ana Cláudia) ela é negra, se sente 

negra e diz que representa as negras, mas tem algumas meninas em Mumbuca 

que não, chama elas de negras para ver… Ficam bravas! Porque o negro já 

é descriminado, o povo fala “o cabelo ruim e o cabelo bom”, e a culpa é do 

sistema. Qual a diferença do bom para o ruim? Eu nunca mais faço 

alisamento no meu cabelo. É triste dizer que o que você tem não presta. [...] 

O jovem ter que ir, que sair da comunidade, tem que fazer é ir, se preparar 

lá, se formar e voltar, esse jovem vai fluir. Agora se ele for, só pra ir mesmo, 

aí a comunidade acaba perdendo e ele também. (Ana Cláudia, entrevista 

concedida em 22 de setembro de 2011) 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

191 

 

Apesar das mudanças ocorridas desde o reconhecimento oficial de Mumbuca como 

remanescente quilombola, Ana Cláudia acredita que são muitas as lutas a serem travadas pela 

população, e que a resistência é o elemento contínuo necessário para sobrevivência da 

comunidade. Para ela a identidade coletiva e individual dos quilombolas deve estar vinculada 

à história e ao passado de lutas, fatores estes considerados de maior importância do que 

quaisquer eventuais benefícios concedidos pelo governo. Ela enfatiza que é preciso resistir à 

discriminação e ao preconceito contra os quilombolas. 

As declarações de Ana Cláudia sobre a vida no quilombo retratam as perspectivas 

de uma jovem liderança sobre o passado, o presente e o futuro de sua comunidade. As falas da 

jovem se conectam aos discursos e memórias de Dona Laurentina e Doutora ao longo das 

gerações e apresentando como denominadores comuns a ênfase na resistência, o frequente uso 

da memória coletiva e a preocupação com o futuro do remanescente quilombola. 

O uso de entrevistas abertas focadas na história oral e autobiografia de mulheres de 

diferentes gerações, que nasceram e cresceram no remanescente quilombola, tem como objetivo 

a percepção e análise da realidade feminina em Mumbuca, bem como a compreensão de suas 

heranças e transformações históricas. Os depoimentos de Dona Laurentina falam da própria 

resistência e do passado sofrido, e com base nestes ela fundamenta seu apelo pela manutenção 

das tradições quilombolas. As falas de Doutora relembram o cenário de medo, resistência e 

negociação vivenciados à época da criação do Parque Estadual do Jalapão, e ao lembrar de tais 

relatos ela se preocupa com os jovens e a liderança política do remanescente quilombola no 

futuro. O discurso de Ana Cláudia, o último na sequência cronológica dos depoimentos 

femininos abordados neste trabalho, faz uso do histórico das mulheres das gerações anteriores 

como argumento principal para a negociação, afirmação da resistência e continuidade das 

tradições quilombolas. Consciente de sua identidade e dos direitos que lhe são adquiridos 

através desta, ela reivindica melhorias das condições de vida para a população local e preocupa-

se com o futuro das próximas gerações e do remanescente quilombola de Mumbuca. 

A matriarca, a rainha e a jovem são figuras simbólicas e referenciais da liderança 

feminina consolidada em Mumbuca. Através das narrativas femininas sobre o passado coletivo 

é possível contemplar diferentes perspectivas acerca das transformações ocorridas no 

remanescente quilombola de Mumbuca, desde as suas origens à atualidade. A história oral dos 

mumbucas narra a saga de um povo que resistiu à dominação do modelo escravista vigente, e a 

força da iniciativa feminina que resultou em mudanças socioeconômicas e no descortinar de 

oportunidades ao longo de diferentes gerações. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

192 

 

 

 

 

CAPÍTULO 7. NEGOCIAÇÃO NO QUILOMBO MUMBUCA 

Resumo: Este capítulo propõe o estudo da resistência, negociação e consenso em 

Mumbuca a partir do processo de elaboração do Termo de Ajuste de Conduta em discussão pela 

população de Mumbuca e representantes do NATURATINS. O Termo regulamenta as práticas 

toleradas no espaço reivindicado por órgãos ambientais estaduais e moradores locais. Para 

melhor compreensão deste processo são apresentadas as perspectivas quilombolas, 

governamentais e jurídicas a respeito das territorialidades sobrepostas do Parque Estadual do 

Jalapão e Mumbuca e das vivências permitidas no espaço comungado. Tendo como ponto de 

partida a apresentação dos direitos territoriais quilombolas assegurados pela constituição 

brasileira de 1988 observam-se os aspectos trans-históricos e jurídico-formais como 

legitimadores dos quilombos perante o Estado. 

 

Para os quilombolas de Mumbuca os últimos 12 anos significaram intensas 

mudanças, a popularização do capim dourado, o advento do ecoturismo, a criação do Parque 

Estadual do Jalapão e o reconhecimento oficial da comunidade pela Fundação Palmares 

acrescentaram novos elementos às vivências do remanescente. A demarcação do Parque 

Estadual do Jalapão não considerou a existência de mais de 70 comunidades tradicionais que 

há décadas viviam na região. Entretanto, após o reconhecimento quilombola de Mumbuca e de 

outros três remanescentes da região, a iminente expulsão dos moradores deu lugar ao diálogo e 

negociação, e o certificado quilombola empoderou estes grupos nas discussões acerca do 

território. Os quilombolas de Mumbuca falam sobre o processo de negociação do TAC, 

destacando a demora na conclusão do documento e os problemas ocorridos em função da 

inexistência de um acordo em vigor entre NATURATINS e a população. 

  

Ai veio todo mundo pra Mumbuca no mesmo lugar pra discutir. Mas não 

assinou (o TAC) porque mudou de direção, no caso do ICMBio é órgão 

federal e está no governo federal, mas o de Mumbuca, mudou de gestão (nos 

órgãos ambientais estaduais) e falaram que todos os documentos do TAC de 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

193 

 

2009 o novo gestor não encontrou, aí o Dr. Manzano teve que mandar fazer 

de novo e estão analisando agora. Teve o Luizinho lá do Carrapato, ele tirou 

três árvores pra fazer a casa dele e levou três multas, 1.000 reais por cada 

pau, 3.000.  (Ana Cláudia, entrevista concedida em 22 de setembro de 2011) 

  

As mudanças no poder público executivo estadual ocorrem a cada quatro anos e 

muitas vezes resulta na substituição de diversos funcionários em cargos de gestão, isto tem 

causado atrasos no caso das negociações entre NATURATINS e mumbucas, pois a cada 

substituição os processos retrocedem e precisam ser reiniciados sob as perspectivas dos novos 

administradores do Parque Estadual do Jalapão.  

As discussões e reuniões de negociação do TAC de Mumbuca e arredores revelam 

uma mudança na dinâmica política e identitária dos quilombolas. A inicial postura de 

subalternidade transformou-se ao longo da elaboração do Termo de Ajustamento de Conduta. 

De acordo com a percepção dos próprios, eles passam a ocupar um lugar de maior respeito e 

igualdade, isto também está ligado ao reconhecimento oficial como quilombolas. Os moradores 

costumam lembrar e narrar que no passado foram vítimas de preconceito daqueles que viviam 

em realidade exterior à comunidade e que isto mudou após o reconhecimento oficial pela 

Fundação Palmares e a popularização do pelo turismo e artesanato tradicional.  

A percepção do próprio poder e da capacidade coletiva de negociação reflete-se nos 

movimentos e discussões de Mumbuca, principalmente naqueles que envolvem processos de 

formação de opinião. Conforme menção anterior, presenciei no dia 18 de setembro de 2011 

uma reunião informal na qual vizinhos e parentes reunidos discutiam as necessidades locais 

enquanto bebiam café. Um dos problemas apontados por eles era a geração de empregos na 

comunidade Mumbuca e havia inconformidade coletiva a respeito da inacessibilidade dos 

moradores aos cargos públicos desempenhados no remanescente quilombola por pessoas de 

fora da comunidade. 

  

Nós somos uma comunidade quilombola, a nossa escola é uma escola 

quilombola, aí o governo lança um concurso, geralmente os quilombolas 

duma região dessa não tem muito estudo... aí vai os quilombolas nenhum 

passa, aí vem gente lá de Mateiros, ou de Palmas pra assumir uma vaga e o 

quilombola não pode nos serviços gerais de faxineira, merendeira... Precisa 

falar com eles isso aí. (Tia Nem, depoimento público concedido em 18 de 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

194 

 

setembro 2011) 

  

 

A fala de Tia Nem apresenta ênfase na identidade coletiva diferenciada, e rejeição 

à inserção de elementos externos nas cotidianidades locais e atividades de geração de renda, em 

paradoxo, ela busca por apoio de elementos externos para solucionar a questão apontada, o que 

configura uma complexa relação de alteridade entre quilombolas, governo e pessoas de fora da 

comunidade. Em Mumbuca ouve-se constantemente falar sobre “eles”, às vezes com otimismo, 

elogios e elevadas expectativas, outras vezes entretanto com aversão, decepção e sentimento de 

injustiça. É difícil descrever com precisão e objetividade a verdadeira identidade “deles”, que 

ora podem ser os representantes dos órgãos ambientais, ora os representantes da secretaria 

estadual de Cultura, ou ainda os pesquisadores, os turistas, e até mesmo todos aqueles que não 

pertencem a Mumbuca. 

É importante destacar que as negociações e reivindicações dos habitantes de 

Mumbuca com os elementos exteriores à comunidade tem origem a partir da conscientização 

dos direitos adquiridos mediante o reconhecimento. O antropólogo Maurício Arruti (2003, 

p.41) afirma que “o reconhecimento é parte de processo amplo de produção de nova rede de 

relações, novos sujeitos políticos, revisão histórica e sociológica". A legitimação da identidade 

culturalmente diferenciada e a consequente descoberta acerca de seus direitos adquiridos 

provocaram entre os mumbucas a ressignificação do próprio passado e uma nova percepção do 

“ser quilombola”. 

Os mumbucas contam que em meados do ano 2000, quando aconteceu o primeiro 

levantamento antropológico na região, não gostaram de serem chamados de quilombolas. 

Antônia Ribeiro, de 44 anos fala a respeito da percepção que tinham sobre o assunto nesta 

época: “Era feio os quilombolas que nós via na televisão, os quilombolas vem daqueles 

africanos né?  E nós num queria não... Mas depois nós aquietou... Todo mundo da comunidade 

é tudo preto[...] Uns preto valente, zangado... Isso nós puxa quilombola mesmo!”. Atualmente 

a identidade quilombola é motivo de orgulho para os moradores de Mumbuca e também 

garantia de direitos. A este respeito Antônia afirma: “Nossa valência é a associação (de 

artesãos) e o certificado de quilombola, aí nem eles (técnicos do Parque Estadual do Jalapão) 

passam pra cá nem nós passa pra lá.” 

O principal direito adquirido em Mumbuca mediante o reconhecimento como 

remanescente quilombola foi a permanência na terra que habitam, e é em torno deste aspecto 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

195 

 

legal que se desdobra a negociação do Termo de Ajuste de Conduta. A etnicidade outrora 

rejeitada e considerada vergonhosa por muitos, é hoje parte da identidade coletiva e elemento 

de uma nova política de legitimação cultural. 

  

[...] as novas etnicidades negras inserem-se na discussão voltada ao 

reconhecimento jurídico da diferença, respaldada por direitos 

constitucionalmente assegurados. As categorias raça, etnicidade e cultura vão 

então oscilar entre usos políticos, nativos e analíticos, representando força 

social no que diz respeito à luta por demandas territoriais, e outros direitos 

decorrentes, em desdobramentos no campo das ações afirmativas e projetos 

específicos. (FERREIRA, 2012, p.13) 

  

Em uma reunião com o procurador do Ministério Público Federal, em setembro de 

2011, os moradores de Mumbuca discutiram o Termo de Ajuste de Conduta com representantes 

da NATURATINS e IBAMA, demonstrado engajamento político.  

  

Na reunião que teve há três semanas atrás aonde a gente falou a questão que a 

gente sabe do Termo de Ajuste de Conduta que a gente tem criado da época 

desde o ano passado com o Ministério Público Federal, a questão de multa 

sobre as pessoas quilombolas que estão na verdade utilizando uma madeira 

pra fazer uma casa, que foi aonde o pessoal do IBAMA conduziu a reunião 

inteira dizendo o seguinte, que não pode, que tem que ser multado... e aonde 

a gente bateu na tecla dizendo tem o TAC que o Termo de Ajuste de Conduta 

do Ministério Público Federal... ele não está pronto, mas foi requisitado 

naquele dia o documento feito pelo procurador recomendando ao CIPAMA, 

ao NATURATINS, ao ICMBio que tolerassem as atividades dos quilombolas 

dentro das Unidades de Conservação. Acontece sempre assim, a gente avança 

nas conversas, nos Fóruns com os chefes e com os líderes que realmente 

respondem, mas lá na ponta, lá na fiscalização, eles não obedecem ao que está 

sendo conversado. (José Filho e Aldina, 18 de setembro de 2011) 

 

Ainda nesta reunião, os quilombolas apresentaram um documento público 

solicitando ao procurador da União, Dr. Álvaro Manzano, que suas atividades de caça e agro 

extrativismo fossem toleradas dentro do Parque. Os mumbucas expuseram na ocasião um 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

196 

 

documento de multa de um membro da comunidade surpreendido por agentes do parque ao 

transportar madeira para a construção de sua casa. Ao fim de uma hora de discussões e 

negociações os moradores de Mumbuca chegaram a um acordo no qual o procurador do 

Ministério Público se comprometia a reenviar um pedido de tolerância ao NATURATINS e de 

suspensão da multa por agro extrativismo e transporte de madeira dentro do PEJ. 

  

O que as pessoas querem, é que realmente não seja proibido fazer as coisas 

pra sua própria casa, pra sua manutenção, pro curral. Aí vai, tira (a 

madeira), o Órgão vai, o IBAMA, CIPAMA, e multa. Tem que trazer aqui (em 

Mumbuca) a equipe do NATURATINS pra resolver essa questão. (Aldina, 

depoimento público em 18 de setembro 2011) 

  

A atuação dos representantes quilombolas nos fóruns e reuniões de negociação 

revela a percepção do funcionamento das estruturas políticas externas à realidade de Mumbuca, 

não obstante, demonstra também o conhecimento coletivo sobre o poder e a autoridade 

conferidos pelo Ministério Público Federal, e o reconhecimento da figura do procurador geral 

da União como defensor da comunidade nos processos de discussão do Termo de Ajuste de 

Conduta. 

Algumas propostas foram apresentadas por representantes ambientais no início das 

negociações do acordo, uma delas proibia o aumento numérico da população das comunidades 

quilombolas na área do Parque e de seus rebanhos, caracterizando o nascimento de crianças e 

gado como um ato de contravenção, segundo relatos dos mumbucas. Apesar dos anos 

decorridos desde o início da negociação do TAC e do atual processo de finalização do texto 

regulamentador, ainda não existe pleno acordo entre as partes e nota-se insatisfação em ambos 

os lados, no que diz respeito aos pontos polêmicos em discussão. Para os quilombolas a maioria 

das restrições propostas pelo Instituto Ambiental apresentam problemas, como por exemplo, a 

recomendação para que não haja aumento, quer por aquisição ou reprodução, do número de 

cabeças de gado dentro das áreas de conservação, ou ainda a proibição da derrubada de árvores 

para construção de casas e cultivo agrícola. 

  

Não vai adiantar falar de legislação aqui, porque o que as pessoas querem 

mesmo é se legalizar, ninguém quer ter que tirar uma árvore escondido do 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

197 

 

NATURATINS dentro da nossa terra. [...] Por exemplo, um grande produtor 

tem o licenciamento, aqui ninguém tem condição de fazer um licenciamento, 

ninguém tem condição de fazer um GEO63. Eu fui da minha terra aqui eu 

gastei cinco mil reais e não está pronto o GEO. Então aqui ninguém tem 

condições. O quê que NATURATINS tem que fazer? Trazer o órgão 

responsável aqui pegar esses pequenos casos [...] regularizar eles. (Aldina, 

depoimento público concedido em 18 de setembro de 2011) 

  

Ao discutir a necessidade de legalização das atividades de subsistência 

desenvolvidas dentro do Parque Estadual do Jalapão, os quilombolas demonstram o atual 

conhecimento sobre os trâmites e políticas de regularização ambiental. É também perceptível 

através dos seus discursos a urgência em concluir e efetivar o Termo de Ajuste de Conduta para 

que as atividades indispensáveis à sobrevivência coletiva deixem de ser consideradas um ato 

ilegal.  

Ao longo de mais de 100 anos o remanescente quilombola de Mumbuca 

desenvolveu profundas relações com a fauna e a flora do espaço que habitam, servindo-se dela 

e preservando-a ao ponto de coexistirem de modo sustentável na área ambiental, que hoje é 

considerada, segundo o pesquisador e doutor em ecologia Alfredo Pereira (2009, p. 2898) uma 

das três regiões de cerrado mais preservadas do Brasil. 

Enquanto não é concluído o TAC, os quilombolas têm permissão para viver em seu 

território conforme assegura o artigo 68 da ADCT, entretanto são obrigados a lidar com as 

severas recomendações de não exercerem novos impactos antrópicos no espaço habitado. Em 

algumas discussões, a existência sem rastros parece ser o ideal proposto pelos órgãos ambientais 

para o remanescente quilombola de Mumbuca. 

7.1 Perspectivas Ambientais 

Para os técnicos e representantes do Parque Estadual do Jalapão a presença humana 

                                            
63 Georreferenciamento consiste na descrição do imóvel rural em suas definições, limites e 

características, apresentando as coordenadas dos vértices definidores do imóvel, com precisão 

posicional fixada pelo INCRA. Uma obrigatoriedade instituída pela Lei 10.267/01.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

198 

 

é uma proibição da legislação para Áreas de Preservação Integral, e portanto deve ser observada 

na íntegra. De acordo com a lei nº 9.985 de 18 de julho de 2000, capítulo III, Art. 7o, § 1o “O 

objetivo básico das Unidades de Proteção Integral é preservar a natureza, sendo admitido apenas 

o uso indireto dos seus recursos naturais, com exceção dos casos previstos nesta Lei”, não 

obstante, a respeito dos parques a lei determina que o território “é de posse e domínio públicos, 

sendo que as áreas particulares incluídas em seus limites serão desapropriadas, de acordo com 

o que dispõe a lei.” A negociação do Termo de Ajuste de Conduta desenvolve-se com base nos 

paradoxos estabelecidos entre questões jurídicas das legislações ambiental e constitucional. 

 

Unidades de Proteção Integral não admitem propriedade particular, com 

poucas exceções, nem ocupação humana, o que as torna incompatíveis com o 

cumprimento do art. 68 do ADCT. Assim, caso haja uma comunidade 

remanescente de quilombo em área tida como tal, torna-se necessário que se 

suprima a unidade de conservação, que se alterem seus limites, ou, ainda, que 

se remova a comunidade para outra área em que a titulação e a ocupação sejam 

permitidas.  Cabe ressaltar, no entanto, que a alteração e a supressão dessas 

unidades de conservação apenas poderão ser feitas por lei, segundo o que 

determina o art. 225, §1.º, III da Constituição Federal, qualquer que tenha sido 

a forma da sua criação. (SUNDFELD et al., 2002, p.94) 

  

É com base em preceitos jurídicos que os órgãos ambientais legitimam sua 

interferência e exigências em relação às práticas quilombolas consideradas prejudiciais ao 

Parque Estadual do Jalapão. Ao discutir o Termo de Ajuste de Conduta, representantes do 

NATURATINS demonstraram insatisfação com a recomendação do Ministério Público Federal 

de tolerância às práticas quilombolas de subsistência no interior das Áreas de Preservação 

Integral até a nova demarcação das terras. 

  

O que está acontecendo agora, neste ano, é que as equipes de fiscalização da 

NATURATINS e do CIPAMA estão vindo, em função de uma demanda da 

própria comunidade pra ajudar a coibir o tráfico de capim dourado e nós 

estamos aproveitando estas vindas deles, inclusive agora chegou a quarta 

equipe, para atender também outras demandas, claro. [...] A respeito da 

reunião que a gente provocou entre a fiscalização e a comunidade, 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

199 

 

principalmente em relação a madeira, não é que é proibido você tirar a 

madeira pra fazer sua casa, não está proibido em lugar nenhum [...] O que 

foi discutido no início do ano, e de cinco meses para cá nós trabalhamos com 

essa proposta, a gente está tendo este cuidado, inclusive... Na reunião com a 

primeira equipe de fiscalização e eles realmente não sabiam do documento 

de recomendação e nós estamos, toda vez que chega uma equipe de 

fiscalização, que se reúne conosco, a primeira coisa que a gente faz é discutir 

sobre esse documento exatamente para o pessoal ter bom senso na hora de 

chegar e encontrar uma coisa errada, porque tem bastante coisa errada 

também na região e não pode fechar os olhos pra isso. A pessoa queimar o 

seu pedacinho de roça, tirar madeira para construir sua casa, fazer seu 

curral, isso não é proibido e todo mundo sabe disso, o que é proibido é o 

transporte da madeira, que é uma grande demanda da região e que foi levado 

pra reunião nesse dia. Porque não pode transportar madeira, inclusive... É 

mais fácil pra vocês as vezes comprar a madeira fora, é claro que não fácil 

porque não tem estrada, do que vocês arrancarem. Aqui não tem madeira! E 

tirar madeira de APP64 também não pode não, isso é legislação federal. A 

nossa preocupação é coma as APP’s, isso destrói as APP’S e está acabando 

com a água, e a comunidade tem que nos ajudar nesse processo. 

(Repesentante do NATURATINS65, depoimento concedido em 18 de setembro 

de 2011) 

  

  

O parecer da NATURATINS em concordância com CIPAMA e outros órgãos 

ambientais apresenta aspectos contraditórios à opinião dos quilombolas de Mumbuca, pois 

embora a coordenadora do PEJ afirme que não é proibida a retirada de madeira para construção 

de casas na região, tem-se a proibição do transporte da madeira. Não obstante, o discurso 

apresenta contraditória ênfase no cumprimento da lei federal que veta a retirada de madeira em 

APP’S, categoria na qual Mumbuca encontra-se inserida em decorrência do território 

sobreposto ao Parque. Ao serem confrontados pelos moradores do remanescente quilombola de 

Mumbuca, os representantes dos órgãos ambientais sugeriram o levantamento das necessidades 

locais e organização coletiva dos quilombolas para solucionar a problemática do uso da madeira 

                                            
64 Área de Preservação Permanente 
65 A funcionária preferiu não ser identificada neste trabalho 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

200 

 

na construção de casas em Mumbuca. 

  

 

 

O problema é a burocracia para retirada de madeira, porque as terras não 

estão regularizadas. O que a gente tá recomendando, já que a região não tem 

madeira, é que as associações, porque aqui tem bastante associação, 

principalmente de assistência social, se organizem... construam uma lista de 

todas as pessoas carentes que precisam construir suas casas e que precisam 

de madeira, manda (essa lista) para um órgão que tem madeira apreendida. 

É um caminho! É uma alternativa. (Representante do NATURATINS, 

depoimento público concedido em 18 de setembro de 2011) 

  

Os representantes de órgãos ambientais apontam as políticas públicas sociais como 

uma alternativa para o uso de madeira nas áreas de preservação permanente. Entretanto é 

importante ressaltar que o uso de recursos naturais em Mumbuca transcendem os limites da 

necessidade, estando também vinculado às tradições e relações desenvolvidas em torno do 

território. 

  

Os quilombos desenvolveram uma relação específica com a natureza, de 

escravos eles se transformaram em camponeses. O relacionamento humano 

com a terra tornou-se fundamental como meio de sobrevivência na sociedade 

escravista. Viver nos quilombos equivalia a arar e cultivar a terra para dela 

extrair os recursos necessários à vida e também dela fazer sua moradia e nela 

reconstruir seu suporte cultural, numa perspectiva de auto sobrevivência. Em 

certos ecossistemas, como os de floresta, os quilombolas tornaram-se 

extrativistas. Habitantes das margens de rios tornaram-se ribeirinhos e 

pescadores, além de agricultores, no interior das matas, a montante das 

cachoeiras e nas serras, lugares que serviram de abrigo e esconderijos, 

protegendo-os dos capitães do mato. As simbologias e representações sobre a 

natureza formuladas pelos quilombos originaram a base da identidade 

homem-meio. Memória, terra e etnia formaram uma simbiose que lhes 

permitiram um vínculo duradouro entre si e com o lugar. (CARRIL, 2006, 

p.160-161) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

201 

 

  

 

Apesar dos diversos pontos de discordância entre quilombolas e órgãos ambientais 

em relação às áreas de proteção permanente no Jalapão, cabe ressaltar que a tônica das relações 

entre ambos é a negociação e não o conflito. As reivindicações e fortes argumentações que 

fazem parte do processo de discussão do Termo de Ajuste de Conduta intercalam momentos de 

tensão e de colaboração, dialética presente nos quilombos desde suas origens históricas.  

Apesar do discurso da resistência, sobre o qual se fundamenta boa parte da história 

e identidade de comunidades remanescentes quilombolas, a negociação e o conflito revelam-se 

constantes vivenciadas no cotidiano destes grupos. Em Mumbuca a interferência estadual 

através dos órgãos ambientais é rejeitada com veemência em atos de fiscalização ou 

regularização de atividades de subsistência dos moradores. Todavia, o apoio destas instituições 

é por vezes solicitado pelos quilombolas para combater o tráfico de capim dourado, ações de 

exploração cometidas por elementos externos à realidade da comunidade e combate a 

queimadas fora de controle. 

Os mumbucas convivem com o fogo através do seu uso controlado no cultivo do 

capim dourado e outras culturas, mas também enfrentam as queimadas, que por vezes ameaçam 

a segurança física e a principal fonte de renda dos quilombolas. Este cenário pode ser 

comparado ao observado pelo casal de antropólogos Jean e John Comaroff no ano 2000 na 

Cidade do Cabo, África do Sul, quando 9.000 hectares no campo foram incendiados causando 

devastação à região. Em uma "narrativa com o fogo" acerca deste episódio os pesquisadores 

chegam à conclusão de que "o fogo é endêmico à região e à regeneração da sua vegetação", e 

que "aqueles que lucram com seu subsídio não têm escolha senão conviver com o risco" (2001, 

p. 60), questões estas também observadas entre os mumbucas. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

202 

 

 

FOTO 31 – Funcionários do PEJ em combate ao fogo nos campos de capim dourado 

Fonte: Naturatins, 2013 (http://naturatins.to.gov.br) 

 

As relações territoriais desenvolvidas entre os quilombolas de Mumbuca, o governo 

Federal, governo Estadual, Órgãos Ambientais e Fundação Cultural são mediadas pela 

expectativa do Termo de Ajuste de Conduta. Com a conquista dos direitos coletivos dos 

quilombolas do Jalapão e a consequente impossibilidade de retirada destes grupos do território, 

os administradores do Parque Estadual do Jalapão foram obrigados a tolerar as comunidades e 

algumas de suas práticas na área de proteção integral. Neste cenário de compreensão dos 

próprios direitos, e das vantagens adquiridas a partir destes nos processos de negociação, os 

mumbucas desenvolveram novas estratégias caracterizadas por posturas coletivas maleáveis e 

resistência flexível.  

A negociação do Termo de Ajuste de Conduta em Mumbuca revela-se peculiar em 

função da demanda por adequação de regras tanto para quilombolas quanto para órgãos 

ambientais. A psicóloga e antropóloga Paula Montero acredita que a busca por mudanças em 

normativas vigentes, transforma as práticas em ações políticas e redefine as noções de 

autoridade. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

203 

 

As práticas se tornam “ação política” quando se dão no plano das tentativas 

de mudanças das regras de definição e distribuição da autoridade; assim, a 

ideia de “manipulação de alternativas” se torna central em sua interpretação 

dos mecanismos de ação ao enfatizar a dimensão “experimental” ou ensaística 

das tentativas conflituosas de fixação das regras. (MONTERO et al., 2011, 

p.155) 

 

A convivência pacífica entre grupos culturalmente distintos nas áreas sobrepostas 

dos mumbucas e do Parque Estadual do Jalapão implica em transformações sob a justificativa 

de preservação integral da cultura quilombola e do ecossistema da região ao mesmo tempo. 

Através da negociação do TAC, representantes dos órgãos ambientais e moradores de 

Mumbuca travam um jogo de poderes no qual tradição e meio ambiente duelam pela supremacia 

territorial. 

A tolerância recíproca dos hábitos culturalmente distintos no território, 

compartilhado por quilombolas e instituições ambientais por tempo indeterminado, é o cerne 

do Termo de Ajuste de Conduta em elaboração em Mumbuca. Não existe consenso entre as 

diferentes perspectivas ambientais dos mumbucas e dos administradores do Parque Estadual do 

Jalapão, por este motivo a conclusão do TAC mostra-se de difícil execução, sendo as únicas 

alternativas de convivência para estes grupos o exercício contínuo da negociação e da 

tolerância.   

7.2 Perspectivas Históricas e Jurídicas 

A luta de grupos socialmente marginalizados pelo direito ao território no Brasil 

existe desde os tempos coloniais, tendo sido caracterizada por episódios de repressão, 

silenciamento e restrição. Desde a elaboração da Carta Magna brasileira em 1988, houve 

entretanto expressivo fortalecimento das reivindicações fundiárias fundamentadas em 

argumentações etnoraciais, fenômeno este que tem trazido à tona a discussão a respeito da 

exclusão social histórica enraizada em tais questões.  

Em alguns outros países da América Latina os quilombos contemporâneos também 

vivenciam processos de reconhecimento e reivindicações semelhantes ao que ocorre no Brasil.  

No Equador a Constituição de 1998 reconheceu a importância dos afro-



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

204 

 

equatorianos como participantes da constituição do Estado, em 2006 foi estabelecida a Lei de 

Direitos Coletivos dos Povos Negros ou Afro-equatorianos e em 2008 a nova constituinte 

política estabeleceu 21 direitos ao povo afro-equatoriano, bem como o direito ao território. No 

Panamá as políticas de Estado para afro-panamenses intensificam-se a partir do ano 2000, sendo 

a questão territorial abordada na Lei de Reforma Agrária de 2006 (IPEA, 2012, p.26-27). Na 

América Central os direitos territoriais das comunidades da costa atlântica de Nicarágua, 

embora assegurados pela lei desde 1987, foram regulamentados a partir de 2002 através da Lei 

445 e em Honduras o direito dos afrohondurenhos ao título coletivo das terras habitadas é 

determinado pela Lei de Propriedade de 2004.  

Em Cuba, o penúltimo país da América Latina a abolir a escravidão, o ajuntamento 

da resistência coletiva dos escravos recebia o nome de palenque66, grupos de oposição que 

intensificaram a resistência no período 1820 até 1886, quando ocorreu a queda do regime 

escravista no país (TRECCANI, 2006, p.38). Atualmente não existem políticas governamentais 

que assegurem o direito à terra aos povos remanescentes dos palenques em Cuba, a lei apenas 

faz referência a tais comunidades de modo genérico e indireto em seu código penal, no capítulo 

VII, artigo 295 que proíbe a descriminação por raça e estabelece pena de multa ou prisão para 

este ato (SILVA, 2012, p. 122). 

No Suriname, embora também não exista legislação específica a respeito de direitos 

territoriais coletivos para povos quilombolas e indígenas, a Corte Interamericana de Direitos 

Humanos decidiu a favor destas populações concedendo a terra habitada às comunidades em 

casos como o dos Moiwana em 1980 e Saramaka em 2007 (ANDRADE e BELLINGER, 2009, 

p. 1).  

O antropólogo Richard Price residiu no Suriname com o povo Saramaka em 

diversos períodos, sendo o primeiro deles no ano de 1966, a partir desta experiência, juntamente 

com sua esposa a também antropóloga Sally Price, publicaram diversos trabalhos sobre a 

questão quilombola e a importância do território na história destes grupos na América Latina. 

Cerca de duas décadas depois, em 1988, os pesquisadores residiram temporariamente no Brasil, 

período no qual puderam acompanhar a discussão da legislação de reconhecimento dos 

remanescentes de quilombos brasileiros. A experiência de Richard Price com a temática 

quilombola em diferentes países da América Latina deu origem ao seu artigo intitulado 

                                            
66 “Os escravos, em tal estado de rebeldia, diziam-se apalencados e os seus retiros, palenques.” (MOURA, 1993, 

p.11) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

205 

 

“Reinventando a História dos Quilombos. Rasuras e Confabulações” que traz uma análise 

comparativa do tratamento dado aos quilombos no Brasil e no Suriname: 

 

Embora a situação dos remanescentes e dos quilombolas surinameses sejam 

diferentes em muitos aspectos, o compromisso jurídico do Brasil pode prover 

lições cruciais ao seu vizinho do Norte. E um comentário sobre esta 

experiência pode ser interessante também para estudiosos da escravidão não 

familiarizados (como eu, até recentemente) com a batalha atualmente vigente 

no Brasil sobre o significado de “quilombo” e o significado, mais geral, de 

formas de resistência negra, na escravidão e depois dela. (PRICE, 2000, p.10) 

 

A problemática da conceituação do “quilombo” é detectada por Richard Price em 

meio aos processos de discussão da constituinte, o autor observa que o artigo nº68 do ADCT 

altera as leis de direito à propriedade e inclui uma nova categoria, os remanescentes de 

quilombos, junto aos indígenas e outros grupos que pleiteiam um território no país. Ao analisar 

a redistribuição de terras no Brasil e a lei que assegura a propriedade aos quilombos, Price 

caracteriza o país como a “mais desigual das sociedades modernas” (idem, 2000, p.22).  

O artigo de Price ressalta ainda que, no Suriname “diferentemente do Brasil, os 

quilombolas representam uma proporção significativa da população nacional” (ibidem, p.24) e 

que neste país não é necessário o trabalho de antropólogos e historiadores para constatar as 

“diferenças evidentes” entre os quilombolas e o restante da população. Embora o autor 

reconheça aspectos da lei brasileira que podem servir como inspiração e referência para a 

questão quilombola no Suriname, faz críticas à politização do reconhecimento dos 

remanescentes quilombolas, fundamentada muitas vezes em pesquisas frágeis e conceituação 

ampla. 

 

É seguro afirmar, da mesma forma, que, da perspectiva dos quilombolas do 

Suriname, que sempre viram o mundo dividido entre “nós” quilombolas e 

“eles” (todos os outros, incluindo escravos e seus descendentes), poucos dos 

afro-brasileiros classificados como remanescentes de quilombos seriam vistos 

como quilombolas — da maneira como os Saramaka, Ndyuka, Aluku no 

Suriname, os povos Mooretown e Accompong na Jamaica, ou os Palenqueros 

de San Basílio da Colômbia o são. Ainda assim, devido às peripécias da 

história do final do século XX, estes “remanescentes” brasileiros e seus 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

206 

 

aliados políticos vieram a representar, potencialmente, um modelo poderoso 

para seus primos do Suriname. Sem jamais anular as diferenças entre os 

quilombolas surinameses, cuja identidade permanece ancorada nos conflitos 

armados de seus ancestrais, e os “remanescentes” brasileiros — e sem tolerar 

a pesquisa pouco cuidadosa que eventualmente a eles se incorpora, em nome 

da militância política —, vemos que, no final seus destinos vieram a se 

entrelaçar. E que a expressão “Destino Rebelde”, que os Herskovits usaram 

para caracterizar os Saramaka, em 1934, pode, afinal, servir (desde que nunca 

esqueçamos especificidades históricas) para ambos, juntos. (PRICE, 2000, 

p.25) 

 

À semelhança deste trabalho comparativo de Richard Price, a tese de doutoramento 

de Vera Regina Rodrigues da Silva propõe uma análise da questão quilombola no Brasil e na 

Colômbia. Também chamados de palenques na Colômbia, os quilombos foram legalmente 

reconhecidos em 1991 quando foi concedido o direito territorial coletivo às comunidades afro-

colombianas da costa do Pacífico por intermédio do Ato Transitório Constitucional 55 (SILVA, 

2012, p. 32). Em sua análise comparativa Vera Silva (2012, p.228) evidencia aspectos em 

comum entre a questão quilombola brasileira e a colombiana, como por exemplo as reformas 

constitucionais que estabelecem políticas de reconhecimento de direitos culturais e territoriais, 

e ainda atos de violência diversos contra as comunidades negras. A pesquisadora apresenta 

ainda algumas diferenças, no Brasil as terras que não estão totalmente disponíveis podem 

demandar a desapropriação antes da emissão de titularidade, já na Colômbia as terras pertencem 

ao poder público ou são ocupadas pelos quilombos o que torna o processo mais simples. Outro 

aspecto em que o processo de reconhecimento quilombola brasileiro e o colombiano se 

diferenciam na validação da identidade coletiva, que no Brasil depende do parecer de 

antropólogos e historiadores, tendo como referente principal o caráter histórico, enquanto na 

Colômbia basta o auto reconhecimento da comunidade negra e é o aspecto geográfico que 

desempenha a função de principal determinante. 

A políticas públicas específicas para povos quilombolas na Colômbia demonstram, 

segundo Elizabeth Cunin (2003, p.46) o duplo fenômeno da promoção e politização dos 

afrocolombianos, iniciando, a nível institucional, um verdadeiro sistema de recuperação e 

valorização da diferença étnica. 

Os aspectos jurídico-formais do quilombo legalmente reconhecido permitem 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

207 

 

questionamentos acerca das aptidões do Estado para mediar e gerir o território no qual 

enraízam-se a história e a cultura destas populações. Ao analisar tais aspectos Ilka B. Leite 

(2008, p.277) evidencia a força adquirida pelos quilombos através da lei. 

  

O quilombo, como direito, é uma espécie de potência que atravessa a 

Sociedade e o Estado em suas mais diversas formas: ele embaralha as 

identidades fixas, a configuração do parentesco, da região e da nação e 

instaura a dúvida sobre a capacidade do Estado em ser o gestor da cidadania e 

o ordenador do espaço territorial (LEITE, 2008, p. 277). 

  

Ao reconhecer os direitos dos quilombolas e a necessidade de preservação e 

valorização desta cultura coletiva diversificada, os governos permitem novas perspectivas e 

vivências da identidade de resistência destes grupos.  

A Constituição Brasileira regulamentou o direito à terra para povos culturalmente 

diferenciados, estabelecendo normativas para uma problemática existente há mais de cinco 

séculos, não obstante, pela primeira vez na história brasileira foi assegurado o direito territorial 

a povos remanescentes de comunidades escravas e quilombolas, legislação esta que desde então 

tem suscitado polêmicas. O Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias 

(ADCT) teve como motivação as reivindicações do Movimento Negro na ocasião da elaboração 

da constituição brasileira e assegurou o reconhecimento dos direitos étnicos aos descentes de 

negros e escravos, bem como permitiu a configuração de um novo legitimador definitivo da 

posse de terras ao grupo social dos quilombolas. 

Muitos impasses surgiram em relação ao artigo 68 da ADCT, sendo amplamente 

questionados em disputas territoriais os parâmetros definidores das assim chamadas 

“comunidades quilombolas” ou “remanescentes de quilombos”. Inicialmente a outorga de 

direitos territoriais aos “quilombos” ou “remanescentes de quilombos” revelou-se prática de 

complexa aplicação, uma vez que, tais denominações ocasionavam “a reinvenção de novas 

figuras do social” (REVEL apud  O’DWYER, 2002, p.13), não correspondendo à descrição 

específica de indivíduos ou coletividades, mas ocasionando o surgimento de interrogações 

polemicas a respeito desta incógnita termologia, em crescente desuso desde os tempos da 

publicação da Lei Áurea em maio de 1888. 

Ao falar de identidade quilombola é preciso considerar as peculiaridades históricas 

que circunscrevem a chegada dos povos europeus e africanos ao Brasil a partir do século XVI. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

208 

 

Estima-se que até o fim do século XIX aproximadamente 6 milhões de habitantes do continente 

africano tenham sido levados sob a forma de escravidão para o Brasil, sendo o país responsável 

pelos maiores índices de importação humana no período colonial, respondendo por 40% do 

tráfico mundial de escravos. Cabe ressaltar que em resposta ao violento exílio forçado, os 

escravos levados ao Brasil desenvolveram diversas formas de resistências, dentre as quais 

destacam-se os quilombos, povoados formados por “grupos de escravos fugidos” (GOMES e 

REIS, 1996, p.9). 

Também chamados de maroon, palenques e mocambos, os quilombos rapidamente 

tornaram-se um fenômeno comum no contexto colonial, apresentando diversificadas 

características. Há relatos de tentativas restauracionistas da cultura africana bem como de trocas 

culturais e miscigenações (GOMES e REIS, 1996, p.11-12). O mais célebre quilombo brasileiro 

foi o de Palmares fundado na Zona da Mata a cerca de 70 quilômetros do litoral pernambucano, 

habitado majoritariamente por bantos originários de Angola e Zaire, notório por suas 

proporções, chegando a um total de aproximadamente 6.000 habitantes em apenas uma de suas 

nove aldeias e resistindo contra os colonizadores por cerca de um século, ao ponto de ser 

considerado pelos holandeses “um sério perigo” (GOMES e REIS, 1996, p.31).  

Os quilombos e mocambos foram o símbolo da resistência negra à escravatura em 

todo o Brasil, e apesar do hiato temporal que os fez desaparecer das discussões governamentais 

durante um século, seu “ressurgimento” é marcado pela evocação do ideal de resistência 

profundamente associado à permanência territorial. 

  

No período republicano, iniciado em 1889, o termo “quilombo” desaparece da 

base legal brasileira. Reaparece na Constituição de 1988, como categoria de 

acesso a direitos, numa perspectiva de sobrevivência, dando aos quilombos o 

caráter de “remanescentes”. (GOMES e REIS; 1996, p.9) 

  

A legislação brasileira busca desde 1988 assegurar a preservação, proteção e 

continuidade da cultura/raízes dos povos remanescentes de quilombos, mesmo assim casos 

peculiares como o do povoado Mumbuca revelam-se um dilema de incógnita solução. O 

conflito entre duas leis federais, a constituinte que assegura os direitos quilombolas e a 

ambiental que determina a proteção integral de Áreas de Preservação Permanente, estrangulam 

com burocracias e interpretações subjetivas o andamento do polêmico processo de legalização 

das terras de Mumbuca. O decreto n.º 4.887/03, por exemplo, estabelece 17 etapas desde a 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

209 

 

solicitação de reconhecimento de um remanescente quilombola à definitiva titulação das terras, 

processo este que comumente prolonga-se por diversos anos até a finalização. 

 

  ETAPA DESCRIÇÃO 

1ª etapa 

Início do procedimento 

 

Impulso ao procedimento de regularização do território por 

iniciativa do Instituto Nacional de Colonização e Reforma 

Agrária (INCRA), ou por requerimento de qualquer 

interessado, entidade ou associação representativa 

quilombola. 

2ª etapa 

Auto definição da comunidade 

Declaração de auto definição como remanescente de 

comunidade de quilombos. 

3ª etapa 

Inscrição da declaração de auto 

definição 

Inscrição da autodefinição no Cadastro Geral junto à 

Fundação Cultural Palmares que expedirá a certidão de 

registro. 

4ª etapa 

Identificação e delimitação do 

território pelo INCRA 

Reuniões do grupo técnico interdisciplinar do INCRA e 

comunidade para apresentação do trabalho e 

procedimentos a serem adotados Elaboração do Relatório 

Técnico de Identificação e Delimitação (RTID) das terras 

com base em estudos técnicos, para caracterização 

espacial, econômica e sociocultural do território, composto 

das seguintes peças: i) relatório antropológico; ii) planta e 

memorial descritivo; iii) cadastro das famílias; iv) cadastro 

dos demais ocupantes e detentores de títulos de domínio; 

v) levantamento da cadeia dominial do título de domínio; 

vi) especificação de sobreposição de áreas de quilombos 

sobre unidades de conservação, áreas de segurança 

nacional, áreas de faixa de fronteiras ou situadas em terras 

de marinha e em terras de estados e municípios; vii) parecer 

conclusivo da área técnica sobre a legitimidade da proposta 

de território e adequação dos estudos e documentos 

apresentados. 

5ª etapa 

Publicação do RTID 

Publicação do resumo do RTID no Diário Oficial da União 

e do estado no qual se localiza o território. 

6ª etapa 

Notificação dos interessados 

Notificação dos ocupantes do território a ser realizada pelo 

INCRA sobre prazo para apresentação de contestação ao 

RTID. 

7ª etapa 

Apresentação de contestações 

Contestação ao RTID pelos interessados no prazo de 90 

dias. 

8ª etapa 

Consulta a órgãos federais 

Consulta aos órgãos federais para manifestarem-se 

concomitantemente no prazo de 30 dias sobre o RTID. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

210 

 

9ª etapa 

Julgamento das contestações 

Julgamento das contestações ao RTID pelo Comitê de 

Decisão Regional do INCRA. 

10ª etapa 

Publicação de aprovação 

definitiva do RTID 

Publicação de portaria de aprovação definitiva do RTID 

pelo INCRA que reconhecerá e declarará os limites do 

território quilombola a ser titulado. 

11ª etapa 

Análise da situação fundiária 

Análise da situação fundiária do território pleiteado, 

considerando-se a possibilidade de reconhecimento da 

incidência dos mesmos sob áreas públicas ou privadas após 

o julgamento das contestações. 

12ª etapa 

Procedimento desapropriatório 

Realização de procedimento desapropriatório de 

particulares, que possuam títulos de domínio particulares 

válidos. 

13ª etapa 

Reassentamento dos ocupantes 

não quilombolas 

Reassentamento de ocupantes não quilombolas pelo 

INCRA, caso preencham os requisitos da legislação 

agrária. 

14ª etapa 

Demarcação do território 

Demarcação do território pelo INCRA. 

15ª etapa 

Concessão do título 

Concessão do título de reconhecimento de domínio pelo 

INCRA à comunidade quilombola, em nome da respectiva 

associação legalmente constituída. 

16ª etapa - Registro do imóvel Registro cadastral do imóvel pelo INCRA. 

17ª etapa 

Registro do título 

Registro do título no Registro de Imóveis de acordo com a 

Lei Federal de Registros Públicos. 

Fonte: PROC. N.º E-19/200.627/2010 

  

A morosidade do processo de reconhecimento dos territórios quilombolas eleva a 

importância e significado do Termo de Ajuste de Conduta negociado entre Mumbuca e 

NATURATINS, considerando que atualmente a regularização das terras do remanescente 

quilombola encontra-se na 4ª etapa do processo de normatização do INCRA. É possível que o 

TAC vigore como regra máxima de comportamento para quilombolas e técnicos do Parque 

Estadual do Jalapão até a demarcação territorial. 

Em um caso bastante semelhante ao de Mumbuca, na comunidade vizinha do 

Povoado do Prata, a cerca de 40 quilômetros de distância, o Ministério Público Federal 

determinou ao INCRA que a posse das terras quilombolas deveriam ser legalizadas até o final 

do ano de 2013, sob penalidade de multa e indenização no caso de descumprimento dos prazos, 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

211 

 

mas apesar disto a demarcação ainda não foi concluída.  

  

Em consequência de Ação Civil Pública proposta pelo Ministério Público 

Federal no Tocantins, a Justiça Federal condenou o Instituto Nacional de 

Colonização e Reforma Agrária (Incra) a concluir o procedimento 

administrativo de identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação e 

titulação das terras ocupadas pela comunidade de remanescentes de quilombo 

Povoado do Prata, em São Félix do Tocantins, região do Jalapão. O prazo é 

de 24 meses, após o qual será aplicada multa no valor de R$ 500,00 por dia de 

atraso, a ser revertida em benefício do Povoado da Prata. A comunidade já é 

certificada como remanescente de quilombo pela Fundação Cultural Palmares. 

A sentença ressalta que o processo de titulação das terras do Povoado da Prata 

está paralisado há mais de três anos, e que não há nos autos nenhuma 

perspectiva do regular prosseguimento do trabalho de campo e sua conclusão. 

O último ato concreto foi a realização do relatório de visita preliminar, em 

setembro de 2007. Este atraso contraria o artigo 68 do Ato das Disposições 

Constitucionais Transitórias (ADCT) e o princípio da duração razoável do 

procedimento administrativo. A respeito da alegação do Incra de que as causas 

do atraso são a complexidade do processo e ausência de recursos humanos e 

financeiros, o Juízo da Primeira Vara considerou que é notório nos quadros da 

instituição a presença de inúmeros agrônomos e topógrafos, e que o próprio 

Incra reconhece dispor de 28 antropólogos em todo o país. Também não há 

provas de previsão orçamentária para regularização fundiária de áreas 

remanescentes de quilombos, e que mesmo ainda havendo tempo para 

inclusão de recursos desta natureza na Lei Orçamentária Anual referente a 

2012, não houve sequer o encaminhamento do projeto ao Congresso Nacional. 

A alegação de falta de tempo para realizar os trabalhos de campo na 

comunidade desde que o processo foi paralisado, em 2007, também não foi 

comprovada. (MPFTO, 2011, p.1) 

 

Os moradores esperam que medidas semelhantes à Ação Civil Pública do Povoado 

do Prata sejam tomadas em relação ao remanescente quilombola de Mumbuca, com o intuito 

de combater a lentidão burocrática dos processos de regularização fundiária, e impedir que a 

demarcação e titulação das terras arraste-se por diversos anos.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

212 

 

A justiça brasileira havia estabelecido o mês de dezembro de 2011 como prazo 

limite para a conclusão do Termo de Ajusta de Conduta de Mumbuca, mas segundo 

representantes do Ministério Público Federal, a publicação oficial da minuta de concordância 

entre mumbucas e NATURATINS no Diário Oficial da União provavelmente ocorrerá no início 

de 2015.  

A mais recente reunião de discussão do Termo de Ajustamento de Conduta67 

sinaliza notáveis conquistas para os mumbucas. Os representantes da administração do Parque 

Estadual do Jalapão demonstraram pela primeira vez a possibilidade de aceitação do uso 

controlado do fogo para fins de cultivo do capim dourado nas áreas compartilhadas com o 

Parque Estadual do Jalapão e também em relação à derrubada de árvores em pequenos espaços 

para o cultivo da roça de toco. As habilidades para negociação, historicamente presentes desde 

a origem do remanescente quilombola, podem ser constatadas no processo de elaboração do 

TAC e consideradas herança cultural vivenciada na desconstrução da subalternidade e 

perpetuação da resistência coletiva sob novas formas. 

                                            
67 Reunião ocorrida em 17 de julho de 2014. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

213 

 

CAPÍTULO 8. REALIDADE QUILOMBOLA 

Resumo: O capítulo apresenta um breve panorama histórico dos quilombos no 

Brasil, através de diferentes conceitos e abordagens sobre a identidade coletiva e relações 

territoriais dos remanescentes. São observados e discutidos elementos da realidade Mumbuca, 

como os rituais de consumo e as relações desenvolvidas a partir do turismo.  

 

É importante contextualizar a história dos quilombos no Brasil para estabelecer a 

análise e compreensão de aspectos culturais da comunidade Mumbuca. A compreensão da 

identidade quilombola na atualidade está ligada à percepção de sua concepção trans-histórica e 

do significado da resistência como uma característica legitimadora destes grupos. Segundo Ilka 

Leite “o quilombo atravessa diversos períodos, contextos e situações trazendo em seu núcleo 

um sentido que o mantém - o da não aceitação das diferentes formas de dominação” (2007, p.4) 

Por definição quilombos são grupos formados em oposição ao regime escravista, sendo a 

resistência um fator de relevância superior às questões étnicas em sua conceituação. A 

identidade trans-histórica dos remanescentes quilombolas é construída desde o início mediante 

insurreições, fugas e insubordinações sendo por isso o princípio da resistência o maior 

legitimador histórico e jurídico de sua identidade coletiva. 

As formações quilombolas provocaram a crise das indústrias açucareiras de 

Pernambuco em meados de 1670, pois as fugas elevavam o preço dos escravos em um cenário 

agravado pela queda dos preços do açúcar. Um dos mais célebres quilombos brasileiros foi 

Palmares, que resistiu a diversas milícias de combate até que em 1694 o bandeirante Domingos 

Jorge Velho, munido de pesado equipamento armamentício e grande contingente de soldados, 

travou uma batalha de 42 dias de sítio que resultou no esfacelamento do maior mocambo68 da 

história do país. 

  

Em fevereiro de 1694, após 42 dias de sítio, Macaco (principal aldeia/capital 

do quilombo de Palmares) caiu, duzentos quilombolas morreram, outros 

duzentos pereceram ao cair de precipícios e quinhentos foram capturados e 

vendidos fora da capitania. Diversos quilombolas, entre eles [o rei] Zumbi, 

                                            
68 “Termo usado para designar os ‘lugares de moradia e refúgio dos pretos livres’, em contraposição às fazendas 

de escravos, consideradas ‘lugar da dor, do trabalho forçado e da sujeição’”. (O’DWYER, 2002, p.29) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

214 

 

conseguiram fugir, mas no dia 20 de novembro de 1695 o rei foi capturado, 

executado e sua cabeça exposta em local público como terrível memorial: os 

escravos devem obedecer ao sistema escravista, e não desafiá-lo. (FUNARI, 

1996, p.34) 

  

Apesar do trágico fim do Quilombo dos Palmares, os quilombos continuaram a 

surgir e resistir por todo o Brasil, até o ano de 1888 quando a Lei Áurea de 13 de maio 

determinou o fim da escravatura, reconfigurando assim o propósito de existência das 

comunidades quilombolas. Ocorre desta forma um hiato temporal no qual os quilombos 

desaparecem das discussões governamentais durante 99 anos. Já no período republicano, 

iniciado em 1889, o termo quilombo não existe para a base legal brasileira, reaparecendo apenas 

na Constituição de 1988, como categoria de acesso a direitos, numa perspectiva de 

sobrevivência e atrelado ao conceito de “remanescentes”. 

É importante ressaltar que a histórica miscigenação brasileira atribuiu complexa 

ambiguidade à identidade quilombola no país. Existem registros que apontam a presença de 

brancos e indígenas nos quilombos desde suas origens, isto contribuiu significativamente para 

a caracterização física de muitos remanescentes da atualidade cuja população não é 

predominantemente negra. 

  

Nos mocambos se refugiavam não só escravos, mas também índios em 

conflitos com brancos ou com outros índios, brancos pobres, entre os quais 

quem queria escapar do recrutamento militar, como aconteceu na época das 

lutas pela independência na Bahia (1822-23), da revolução Farroupilha (1835-

41) e da guerra contra o Paraguai (1864-70). (ALBUQUERQUE e FRAGA 

FILHO, 2006, p. 130) 

  

Uma análise de código genético feita pelas pesquisadoras Lilian Kimura e Regina 

Mingroni-Netto, do Instituto de Biociências da USP (KIMURA et. al., 2013, p.38) concluiu que 

em média o quilombola brasileiro possui em seu DNA 40% de contribuição europeia. Estima-

se ainda que aproximadamente 80 milhões de brasileiros, o equivalente a 42% da população 

total, possua ascendência africana. 

Em Mumbuca os moradores contam que no passado os seus ancestrais, escravos 

fugitivos da Bahia casaram-se com indígenas que habitavam a região e posteriormente com 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

215 

 

moradores de pele branca e parda o que resultou na diversidade das características físicas dos 

moradores da região 

 

 

FOTO 32 – Jovens de Mumbuca. 2011 

 

A identificação e reconhecimento de povos remanescentes quilombolas não pode 

fundamentar-se unicamente em critérios étnicos de ancestralidade, tendo em consideração o 

cenário de miscigenação no qual é construída a sociedade brasileira a partir do século XVI. 

Mediante tais questões, a resistência histórica passa a ser uma das principais características da 

legitimidade de um espaço social coletivo construído por descendentes de escravos fugitivos e 

demais opositores ao sistema. 

Apesar da miscigenação étnica predominante no país, os negros brasileiros 

encontram-se em situações ambivalentes de marginalização e poder coletivo, tal dualidade é 

ressaltada nas reivindicações territoriais dos povos quilombolas fazendo a resistência emergir 

da histórica subalternidade. 

  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

216 

 

[...] por um lado, a marginalização; por outro, sua força simbólica 

demonstrada no seu persistente poder aglutinador, tornando-o, inclusive, 

expressão de uma identidade social e norteando inclusive políticas de grupo 

[...] os negros foram sistematicamente expulsos ou removidos dos lugares que 

escolheram para viver, mesmo quando a terra chegou a ser comprada ou foi 

herdada de antigos senhores através de testamento lavrado em cartório. 

Decorre daí que, para eles, apropriar-se passou a significar um ato de luta, de 

guerra. (LEITE, 1999, p.133) 

  

A reivindicação e posse da terra é parte indissociável da resistência coletiva 

quilombola. O território dos remanescentes quilombolas exerce também o papel simbólico da 

luta e resistência, é nele que se estabelece o elo entre passado e presente, nele são exercidas as 

tradições e é assegurada a continuidade, sobrevivência e eventualmente o isolamento do grupo. 

O quilombo se estabelece ao longo de diferentes épocas conservando a essência da resistência, 

e a terra é o elemento de vínculo e continuidade desta oposição coletiva que compõe a 

identidade quilombola.  

 

O conceito trans-histórico do quilombo, vinculou a diáspora africana à 

conquista do território. [...] O princípio de seu reconhecimento é a terra que 

ocuparam ou ocupam aliado à ideia de tradicionalidade. Passado e presente 

tomados como continuidade histórica, são pressuposto para o futuro. Neste 

sentido é que os grupos negros operam, concomitantemente, com os dois 

sentidos, o trans-histórico e o jurídico-formal. O quilombo é resistência nos 

dois sentidos: o ver-se de fora e de dentro, o contrapor-se e aliar-se. É atuar 

na informalidade e na ordem do direito formal. (LEITE, 2007, p.14-15) 

  

A legitimidade territorial trans-histórica dos quilombos brasileiros é reconhecida 

em perspectivas jurídico-formais a partir de 1988, quando a elaboração da constituição 

brasileira traz à tona a discussão do conceito de direitos coletivos de grupos étnicos 

culturalmente distintos, a qual posteriormente frutifica na já mencionada aprovação do Artigo 

68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias e na garantia do direito à terra aos 

remanescentes quilombolas. A identidade cultural e tradicional é o que confere aos quilombos 

o direito à propriedade do território habitado, sendo do Estado a responsabilidade de emissão 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

217 

 

dos títulos mediante o reconhecimento e averiguação da autenticidade das características 

identitárias dos grupos. 

O reconhecimento do quilombo e sua submissão à União atribuíram complexas 

características à resistência coletiva, legitimando a rebeldia como elemento de identidade dos 

remanescentes e atribuindo-lhe o papel de pacto social. Legalmente a resistência passa a ser 

percebida como condição trans-histórica de origem e existência dos quilombos, mas, uma vez 

concedido o reconhecimento oficial com seus respectivos direitos, esta adquire novas 

perspectivas, sem contudo deixar de existir.  

O caráter legitimador da resistência é destacado por LEITE (2007, p.16) através da 

descrição de um caso no qual o parecer de reconhecimento jurídico de um quilombo baseou-se 

neste aspecto trans-histórico: 

  

Em uma Ação Civil Pública em 2005, impetrada pelos órgãos do governo 

(INCRA e Fundação Cultural Palmares) em favor da Associação Quilombola 

Família Silva (a primeira a ser oficialmente reconhecida como quilombo 

urbano no Brasil)  o juiz dá o seu parecer centrado nos seguintes argumentos: 

“ (...) para assegurar proteção àqueles que há tanto tempo resistem (grifo da 

autora) e lutam pela própria sobrevivência, mesmo que às margens da ordem 

vigente (...)” Em sua defesa o juiz lança mão do conceito trans-histórico, ao 

pressupor que o fim do escravismo não representou a extinção completa de 

um feixe de relações de dominação ali criadas. Aqui esta ideia de resistência 

torna-se o fundamento do direito atribuído, o legitima e o transforma em ato 

de reparação. Este ato, que foi requerido pelo Estado, teve sua efetivação 

garantida pelas leis que o institui. O quilombo, a partir deste momento, deixa 

de significar resistência às forças antagônicas e passa a ser gerido pelo Estado, 

passa a integrar o corpo da nação. Como parte da nação deve o Estado 

promover sua completa incorporação e integração em forma de 

reconhecimento formal, políticas de proteção e apoio ao desenvolvimento 

econômico e social. A resistência, nos termos anteriores é condição de seu 

reconhecimento, mas deixa de sê-lo quando este se integra através do ato de 

reconhecimento oficial. Ao se transformar em um direito, o quilombo não 

perde a sua explícita relação com a ideia de resistência dos africanos ao 

escravismo, mas este sentido de resistência é o ponto de inflexão para o início 

da nova ordem, que o traz de fora, do contexto da diáspora, para dentro, para 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

218 

 

o contexto da nação. Ao ser “nacionalizado”, o conceito de resistência passa 

a ter o seu sentido invertido: a rebeldia se torna pacto social. 

 

Ao integrar o quilombo ao país e nacionalizá-lo o Estado estabelece novas relações 

no âmbito jurídico-formal fundamentando-as sobre a resistência identitária coletiva dos 

remanescentes. A oposição outrora passível de punição passa a ser o ponto de partida para a 

negociação e definição de direitos do grupo. Após um século de invisibilidade, marginalização 

e exclusão social dos remanescentes quilombolas, a regularização e abordagem jurídico-formal 

da existência de quilombos faz ressurgir conflitos históricos de notável complexidade. Em 

2003, é estabelecida pela 6ª Câmara de Coordenação e Revisão da Procuradoria Geral da 

República, Ministério Público Federal uma definição jurídica do conceito de quilombo com o 

intuito de definir a aplicabilidade do artigo 68 do ADCT. 

  

Consideram-se remanescentes das comunidades dos quilombos os grupos 

étnicos raciais, segundo critérios de autoatribuição, com trajetória própria, 

dotados de relações territoriais específicas, com presunção de ancestralidade 

negra relacionada com a resistência à opressão histórica sofrida, conceito 

construído com base em conhecimento científico antropológico e sociológico, 

e fruto de ampla discussão técnica, reconhecido pelo Decreto nº 4.887/03 em 

seu art. 2º. (SANTOS, 2010, p. 226) 

  

Além do referido decreto, passam a existir diversos outros artigos constitucionais 

cujos principais objetivos são a garantia e aplicação dos direitos quilombolas, dentre estes cabe 

citar os Artigos 215 e 216, Seção II69, a Portaria nº 127 de 2008 do Ministério da Fazenda, a 

Lei nº 7.716 de 05 de janeiro de 198970 e a Instrução Normativa nº 49 do INCRA71, além de 

                                            
69 Os artigos determinam quem o Estado garantirá a todos o pleno exercício dos direitos culturais e acesso às fontes 

da cultura nacional, e apoiará e incentivará a valorização e a difusão das manifestações culturais. Também 

constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e imaterial, tomados individualmente ou em 

conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade 

brasileira. 

70 Lei que define os crimes resultantes de preconceito de raça ou de cor. 

71 Normativa que regulamenta o procedimento para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação, 

desintrusão, titulação e registro de terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos quilombos. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

219 

 

diversos outros acordos de similares objetivos a nível internacional ratificados pelo Brasil. 

A criação de leis que contemplam os povos quilombolas no Brasil serviu para 

incentivar a auto identificação de novos remanescentes em todo o país. Os mumbucas contam 

que inicialmente não queriam ser identificados como quilombolas pois consideravam o termo 

vergonhoso e rejeitavam a condição de subalternidade simbolizava. Antônia, quilombola 

Mumbuca de 44 anos conta: “Nós num queria ser escravo, de jeito nenhum... ser quilombola... 

Chamava pro facão, se chamasse nós de quilombola”. Quase dez anos após a rejeição inicial 

dos mumbucas à identificação quilombola, os moradores solicitaram e receberam a certificação 

da Fundação Palmares mediante o auto reconhecimento e aceitação coletiva. Atualmente já não 

há vergonha em descender de escravos em Mumbuca. Ismael, 18, filho de Antônia ao ouvir a 

mãe sendo entrevistada declara convicto: “Eu tenho muito orgulho de ser quilombola”. 

O território assegurado aos quilombos deve ser, à semelhança das terras indígenas, 

inalienáveis, impenhoráveis, imprescritíveis. Ao reconhecer o direito coletivo dos quilombolas 

à terra, a União reconhece também a importância do espaço para estes grupos na construção 

das territorialidades e identidade coletiva, considerando ainda as condições de isolamento 

provocadas no período colonial como fatores relevantes nas vivências experimentadas pelos 

remanescentes quilombolas no presente.  

8.1 O Território 

A definição de território abrange em suas significações perspectivas geográficas, 

históricas, culturais, políticas e econômicas. Para compreender o território e a construção de 

territorialidades numa comunidade quilombola faz-se necessário primeiramente delinear tais 

termos. 

Existem diversas definições e concepções acerca do conceito de território, e estas 

podem variar de acordo com o contexto social, econômico e cultural em questão. Ao falar de 

território quilombola é preciso considerar as singularidades que estabelecem o vínculo entre a 

terra, a identidade cultural e coletiva de um determinado grupo. 

  

[…] o território quilombola é entendido como resultante de elementos étnicos 

que se externalizam nas relações construídas com e no território. Trata-se da 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

220 

 

reinvenção de elementos étnicos-culturais que conduzem a vida e dão sentido 

de pertencimento ao lugar. Dessa forma, a terra na condição de território 

étnico, tem assegurado, ao longo do tempo, o sentimento de pertença, de 

identidade, a um lugar e a um grupo, a posse coletiva da terra e o 

desenvolvimento coletivo. (MALCHER, 2009, p.406) 

  

O vínculo entre a identidade de um grupo e o espaço habitado é ressaltado por 

Haesbaert (2004, p.74) que define como território um espaço de integração entre as dimensões 

sociais e que envolve sociedade e natureza numa contínua vivência. A partir destas concepções 

é possível discutir a territorialidade quilombola, a qual segundo Mombelli (2009, p.20) 

desenvolve-se a partir de um processo de identificação e construção de tradições culturais e 

históricas no território ao longo do tempo. Neste sentido, as noções de pertença e os vínculos 

estabelecidos agregam ao espaço físico uma significação simbólica que o torna indispensável à 

existência e continuidade do grupo. Ao analisar questões desta mesma temática, Mombelli 

(2009, p.51) ressalta que o território “abarca ao mesmo tempo uma dimensão material e uma 

dimensão simbólica”, e é nele que estão contidas as relações de parentesco, as memórias 

coletivas, os vínculos, referências e tradições. 

Ao afirmar ainda que a memória do quilombo “antes de ser histórica é territorial” 

(MOMBELLI, 2010, p.21), a mesma Raquel Mombelli evidencia a relevância do território como 

local de pertença e das lembranças. Em Mumbuca o território habitado há mais de um século é 

o local de repouso das lembranças coletivas e fortalece as tradições orais da história do 

remanescente quilombola. 

  

Meus avós, meus pais, meus irmãos, meus filhos, já usava essa terra desde o 

Rio Novo, Caetano, Sete Porco Faveira, Porco Podre... Samambaia...A área 

do Rio Novo pro lado de cá... Porque o povo trabalhava pro lado de cá, de lá 

não, só do lado de cá. Meu filho morreu lá, enterrado, com o olho de enxada 

e prato. Ele morreu com um pedaço de isca velha. Teve que enterrar lá porque 

não tinha outro lugar pra ir. Foi... abriu a sepultura com o olho da enxada, só 

o olhinho e um prato de comer. Essa terra eu quero ficar com ela, por causa 

dos filhos, dos netos. (Dona Laurentina, 25 de outubro de 2011) 

  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

221 

 

A territorialidade quilombola apresenta significações próprias, uma vez que 

tradição, cultura, sobrevivência, continuidade e identificação coletiva estão intrinsecamente 

ligados à terra. A construção das relações de territorialidade ocorre mediante identificação 

coletiva de um grupo e o desenvolvimento de suas tradições e cultura em torno do território ao 

longo do tempo. Segundo Almeida (apud MOMBELI, 2009, p.21) as dinâmicas apropriações 

dos recursos naturais são processos de territorialização que produzem coesão e solidariedade 

coletiva em situações de conflito e adversidade. 

 Historicamente a territorialidade coletiva faz parte da identidade dos quilombos 

como elemento fundamental para o desenvolvimento social, econômico e cultural do grupo, 

tornando-se imprescindível para a origem e continuidade destes grupos. A territorialidade 

construída pelos mumbucas é reconhecida pelo Estado como parte da identidade coletiva 

justificativa para a regularização e titulação do território.  

 Em Mumbuca os investimentos públicos e transformações locais tiveram 

significativos avanços mediante a certificação quilombola da comunidade, dando início ao 

processo de discussão sobre o território do remanescente, cuja demarcação deve ser feita com 

base nas histórias, vivências e territorialidades coletivas. As ações políticas afirmativas voltadas 

para os quilombos são vistas por Mombelli como um efeito positivo da discussão da diversidade 

étnica e suas territorialidades no Brasil: 

  

Os conceitos de territorialidade negra e identidade étnica abriram caminho 

para questionar as representações do negro no Brasil bem como permitiram 

avançar na afirmação política da diferença étnica como forma de acesso à 

cidadania. Se o conceito de quilombo vem como mote principal para discutir 

uma cidadania negada, o conceito de território vem para iluminar, pelo menos 

para a antropologia, uma parte do passado e da tradição dos negros, 

determinada até então por uma nação brasileira que insiste em não querer 

considerá-las e reconhecê-las. (MOMBELLI, 2009, p.59, 60) 

 

A negação da existência dos quilombos pelo poder público brasileiro, predominou 

de 1888 a 1988, e foi substituída pelo compromisso legal do Estado em proteger o patrimônio, 

bens materiais e imateriais destes povos. Com a mudança da postura do governo brasileiro em 

relação aos quilombolas, surgem complexas relações de negociação e resistência, e o Estado 

que se insere politicamente na vida das comunidades, por vezes torna-se desterritorializador e 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

222 

 

provoca reterritorializações. O geógrafo Vanderlei Mendes de Oliveira em uma análise sobre 

comunidades tradicionais do Tocantins constata a prática da desterritorialização promovida 

pelo poder público. 

  

O Estado e o capital agem no sentido da desterritorialização e da 

sobrecodificação […]. Nas comunidades tradicionais a terra é concebida como 

terra-divindade, e nas sociedades estatais torna-se terra-estado, sendo que o 

Estado e o capital podem ser considerados os desterritorializadores das 

sociedades pré-capitalistas. Nesse sentido, o Estado pode ser compreendido 

como desterritorializador. (OLIVEIRA, 2006, p.28) 

  

É importante ressaltar que a desterritorialização não diz respeito apenas a retirada do 

território ou desespacialização. Para Oliveira (2006, p.29) esta concepção “confunde 

territorialidade e espacialidade”, e desconsidera a dimensão social política e simbólica. Em 

Mumbuca a desterritorialização promovida pelo poder público não se manifesta sob a forma de 

abandono do território quilombola, mas através da interferência nos modos de vivência das 

territorialidades coletivas. Com a criação de uma área de preservação integral em sobreposição 

ao território dos mumbucas, o estado do Tocantins, através do NATURATINS interfere no 

território e em suas significações, dentre as quais Mombelli destaca os “locais de socialização, 

locais de sabedoria, locais de moradia e locais de sustentabilidade” bem como as “marcas 

imateriais profundas, modos de apropriação e categorização desses espaços”. A proposta de 

readequação das práticas tradicionais quilombolas através de um Termo de Ajustamento de 

Conduta transforma as territorialidades dos mumbucas e dá origem a processos de 

(re)territorialização do espaço já habitado. 

O Estado que promove a desterritorialização é também o responsável por diversas 

melhorias na qualidade de vida dos quilombolas através de políticas públicas nas áreas de saúde, 

educação e saneamento básico. Deste cenário emergem as complexas relações de resistência e 

negociação entre quilombolas e representantes do governo. 

A atuação do poder público e suas interferências são aceitas sob a lógica implícita da 

negociação. A submissão do remanescente quilombola de Mumbuca ao Estado altera as 

territorialidades coletivas mas também é reconhecida pelos moradores como causadora de 

transformações positivas na qualidade de vida da comunidade. 

  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

223 

 

 

Casa era ruim pra construir, porque num tinha carro pra carregar os material. 

Num tinha energia elétrica. Num tinha água encanada. [...] Melhorou muito, 

muito mesmo. Porque do tipo que era, nós tamo hoje 80% na bondade. Nós 

acha assim, morador da quilombola acha né? Pelo tipo que era melhorou 

bastante mesmo. (Antônia, 09 de setembro de 2011) 

  

Dentre as melhorias citadas pelos moradores de Mumbuca estão o serviço de 

transporte público dos alunos de Ensino Médio até a escola no centro da cidade de Mateiros, a 

distribuição da refeição escolar para os alunos do ensino fundamental na comunidade 

quilombola, a reforma da escola da comunidade, a instalação de telefone público e da rede de 

energia elétrica no remanescente. 

 

 

FOTO 33 – Escola de Ensino Fundamental em Mumbuca 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

224 

 

As políticas públicas asseguradas aos moradores de Mumbuca mediante a 

“nacionalização” do território quilombola também alteram as cotidianidades e vivências locais. 

A chegada da energia elétrica por exemplo é considerada um benefício por todos, entretanto os 

moradores mais velhos costumam dizer com frequência que a vida era “muito melhor quando 

todo mundo ficava ao redor da fogueira a noite, antes de ter a TV”. As vozes dos anciãos que 

eram ouvidas nas reuniões noturnas perderam espaço diante do advento tecnológico da televisão 

na comunidade, e quando escurece, ao invés do clarão do fogo é possível ver a iluminação 

artificial das telas na maioria das residências quilombolas. 

 

 

FOTO 34 – Residência com energia elétrica 

 

Para Mombelli (2009, p.49) as políticas públicas acrescentam melhorias à vida dos 

quilombolas, mas podem provocar também conflitos internos e transformações nas formas de 

vida da comunidade. 

  

O problema é que essas políticas se estabelecem a partir de perspectivas 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

225 

 

universais e homogeneizantes desses lugares, sem considerar as 

especificidades culturais de cada uma delas. Então são vistas como lugares 

identificados como de pobreza e de ausência de recursos pelos agentes e suas 

políticas públicas. [...] O caráter assistencialista deste tipo de programa 

também desvia a atenção sobre a titulação das terras. (MOMBELLI, 2009, p. 

49,50) 

 

As políticas públicas de assistência aos quilombolas de fato atenuam a resistência 

direta contra os governos e suas intervenções. Os pontos de divergência e a negociação de 

questões referentes ao território, são muitas vezes eclipsados por necessidades básicas, 

consideradas de maior urgência. Ocasionalmente, algumas ações do poder público como a 

distribuição de cestas básicas ou concessão da bolsa família72, chegam a provocar desconfiança 

e rivalidades internas entre aqueles que são contemplados e os que não conseguem ser incluídos 

nos programas de assistencialismo. 

A terra é o principal elemento de resistência dos mumbucas e não apenas por seu 

valor de produção econômica, ou pelo papeis simbólicos que lhe são intrínsecos na cultura 

quilombola, mas pelo poder que lhe é agregado em diversas perspectivas. As territorialidades, 

desterritorializações e (re)territorializações vivenciadas em Mumbuca revelam a contínua 

disputa e negociação dos quilombolas pelo poder sobre o espaço habitado. 

8.2 Economia Local e Turismo 

As relações comerciais em Mumbuca são delineadas por políticas internas e 

externas cujos desdobramentos transcendem as fronteiras culturais e incidem direta ou 

indiretamente na valoração das mercadorias produzidas e consumidas pela comunidade. As 

tensões existentes nos processos de negociação e resistência que circunscrevem a história do 

quilombo de Mumbuca, seu território, cultura e arte mostram-se perceptíveis no fluxo das 

mercadorias e rituais de consumo locais. Arjun Appadurai (2008, p.78) observa que a economia 

mercantil é também conduzida por elementos políticos e sociais inerentes à história e outras 

                                            
72O Bolsa Família é um programa de transferência direta de renda que beneficia famílias em situação de pobreza 

e extrema pobreza em todo o país. O Bolsa Família integra o Plano Brasil Sem Miséria, que tem como foco de 

atuação os milhões de brasileiros com renda familiar per capita inferior a R$77 mensais. (MDS, 2014, p.1) 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

226 

 

subjetividades das mercadorias, uma vez que “a política (no sentido mais amplo de relações, 

suposições e disputas relativas ao poder) é o que vincula valor e troca na vida social das 

mercadorias”. 

Ao abordar o conceito de mercadoria neste será utilizada a definição proposta pelo 

autor referido (2008, p.22) com base em trabalhos de George Simmel que define mercadoria 

como “qualquer coisa destinada à troca”, este conceito é complementado por I. Kopytoff que 

afirma que “uma mercadoria é algo que tem valor de uso e que pode ser trocado por uma 

contrapartida numa transação descontínua, sendo que o próprio fato da troca indica que a 

contrapartida tem um valor equivalente, dentro do contexto imediato” (2008, p.97).  

As relações comerciais no remanescente quilombola de Mumbuca são 

caracterizadas por variáveis que atrelam a economia ao ciclo do capim dourado e ao turismo. 

O isolamento geográfico é outro fator que afeta diretamente a economia Mumbuca, 

fazendo com que produtos de procedência exterior à comunidade tenham maior valoração. O 

sociólogo G. Simmel (1978, p.67) afirmava serem valiosos os objetos que opõem resistência ao 

desejo de posse dos indivíduos, o que no caso dos mumbucas caracteriza quaisquer mercadorias 

de origem exterior à comunidade.  

Desde o início do remanescente quilombola de Mumbuca a valoração dos objetos 

é influenciada pelo difícil acesso à comunidade. Os quilombolas contam que no até a década de 

1950, um dos bens de consumo mais valorizados era o sal, produto pelo qual os moradores 

viajavam por mais de 20 dias. Como já se sabe, os indivíduos que o carregavam chegavam, por 

vezes, a sofrer queimaduras por causa do transporte do mineral à cabeça. Raro e apreciado, o 

sal também desempenhava no remanescente a função de moeda, sendo referência em transações 

comerciais internas. 

Em 1989, a criação do estado do Tocantins fez com que surgissem cidades nas 

proximidades do remanescente quilombola de Mumbuca e com o acesso facilitado ao sal o 

produto sofreu desvalorização. A história do sal no remanescente de Mumbuca exemplifica o 

pensamento de Simmel (1978) sobre o valor das coisas como um julgamento feito por sujeitos 

e não uma propriedade inerente aos objetos.  

No início da década de 1990 as relações econômicas dos mumbucas eram mediadas 

apenas pela moeda e pelo artesanato de capim dourado. As demandas individuais e coletivas 

também sofreram transformações, e os produtos de subsistência deram lugar a aparelhos 

tecnológicos, eletrodomésticos e automóveis, na relação dos principais objetos de desejo dos 

quilombolas.  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

227 

 

O capim dourado tornou-se importante no sistema econômico e em algumas 

situações, a planta em seu estado bruto serve como referência e substituta da moeda, seu 

potencial para troca é flutuante de acordo com a safra, a meteorologia ou a época do ano. 

Utilizado também para a aquisição de produtos alimentícios ou de higiene no pequeno comércio 

da comunidade, o capim dourado é ainda a garantia de empréstimos entre os moradores e 

mediador de trocas até para com os turistas. 

A lógica de valoração do capim dourado está ligada à demanda externa pela planta 

e seus produtos artesanais. As singularidades culturais e históricas que dão origem ao artesanato 

Mumbuca são elementos de função atrativa para os consumidores de culturas distintas. A 

distinção cultural dos produtos de capim dourado produz contextos favoráveis à 

mercantilização com estrangeiros.  

É importante evidenciar a história social dos produtos artesanais de capim dourado 

confeccionados em mumbucas, para estabelecer uma relação entre tais coisas e as maneiras 

pelas quais as pessoas lhes dão sentido. Para Binsbergen (2005, p.32) as narrativas sobre o não-

humano atravessam a história cultural das sociedades, o que segundo o autor, retrata a luta da 

humanidade para definir, domesticar e apropriar-se das coisas, até que estas cheguem à 

capacidade de serem trocadas, de circular e, no processo, serem utilizadas para articular uma 

identidade sociocultural específica.  

O valor do capim dourado reside principalmente na especificidade cultural de sua 

confecção. Os mumbucas reivindicam a legitimidade do “saber fazer” do trançado. A 

quilombola Guiomar Ribeiro da Silva ‒ conhecida pela alcunha de Dona Santinha ‒ moradora 

no povoado, afirma “o capim dourado foi nascido e criado” na comunidade. Esta historicidade 

do artesanato local arraigada à cultura da comunidade o torna mercadoria singular e legítima, 

não apenas para os quilombolas, mas também para um determinado grupo consumidor que 

prefere o artesanato dos mumbucas em decorrência da originalidade histórica divulgada. Igor 

Kopytoff analisa tais questões propondo uma reflexão sobre o caráter biográfico dos objetos.  

 

Examinar as biografias das coisas pode dar grande realce a facetas que de 

outra forma seriam ignoradas. Por exemplo, em situações de contato cultural, 

elas podem mostrar aquilo que os antropólogos tantas vezes enfatizaram: o 

que é significativo sobre a adoção de objetos estrangeiros - e ideias 

estrangeiras - não é a sua adoção, mas sim a maneira pela qual eles são 

culturalmente redefinidos e colocados em uso [...] Cada biografia é feita a 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

228 

 

partir de alguma concepção prévia sobre o que deve ser focalizado. [...] O que 

faz uma biografia ser cultural não é o assunto tratado, mas como e de que 

perspectiva ela aborda o assunto. Uma biografia econômica culturalmente 

informada de um objeto o encarará como uma entidade culturalmente 

construída, dotada de significados culturalmente específicos e classificada e 

reclassificada em categorias culturalmente constituídas. (KOPYTOFF, 2008, 

p.93 e 95) 

 

A alta e repentina demanda pelo artesanato de capim dourado ao fim da década de 

90 provocou transformações na arte do trançado, em função da necessidade de produção em 

maior escala e da consolidação de um mercado externo com novos padrões de exigência. A 

diferença cultural entre produtores e consumidores do artesanato de capim dourado produziu o 

contexto mercantil, mas também resultou em transformações e adequações da arte dos 

mumbucas. As distintas maneiras de compreensão, uso e apreço dos produtos artesanais 

configuram elementos de distanciamento entre a oferta e a demanda pelo artesanato de capim 

dourado, e para eliminar tais espaços, os mumbucas permitiram adequações em sua arte, como 

por exemplo o uso do trançado para a confecção de bolsas femininas ou mandalas. Segundo 

Appadurai existem complexas relações entre autenticidade, gosto e as políticas das relações 

entre consumidor e produtor no que diz respeito à arte étnica ou turística. 

  

No lado do produtor, podem-se ver as tradições de fabricação (novamente 

segundo Munn) mudando em reação a imposições comerciais e estéticas ou a 

ímpetos de escalas mais largas e algumas vezes, a consumidores distantes. No 

lado do consumidor, há souvenirs, lembranças, raridades, coleções, objetos de 

exposição, assim como a competição por status, a perícia e o comércio em que 

permanecem. Entre as duas extremidades, uma série de laços comerciais e 

estéticos, algumas vezes complexos, múltiplos e indiretos, outras vezes 

abertos, raros e diretos. Em ambos os casos a arte turística constitui um tráfego 

de mercadorias especial, em que identidades grupais de produtores são 

emblemadas para as políticas de status dos consumidores. (APPADURAI, 

2008, p.67) 

  

A mercantilização do capim dourado intensificou a presença dos turistas em 

Mumbuca, aumentou a renda familiar e o poder aquisitivo dos quilombolas. Tais fatores 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

229 

 

resultaram em transformações no consumo local, empoderando economicamente os mumbucas 

e permitindo negociações, aquisições e desejos voltados para mercadorias de maiores valores. 

O turismo é parte importante das rotinas de Mumbuca, e pode ser descrito como 

uma proposta de mobilidade com ênfase nas relações interculturais dos visitantes com os 

mumbucas. Para fins conceituais, será utilizada aqui a definição de turismo proposta pelo 

antropólogo espanhol Agustín Santana (2009, p.55), que descreve a prática como “uma 

atividade complexa que envolve o deslocamento de pessoas para fora do seu lugar de residência 

habitual com o intuito de realizar atividades que satisfaçam seus desejos de lazer”. 

O sociólogo John Urry (2002, p.15) ao analisar o turismo moderno afirma que viajar 

tornou-se um marco de status, e que existe um discurso público baseado na ideia de que as 

pessoas têm a saúde, física e mental restaurada quando podem sair dos seus espaços habituais 

de tempos em tempos. O autor divide o turismo em seis categorias (idem, p.20-21), com ênfase 

no olhar do turista, que é por ele considerado de caráter fundamental para a atividade, são estas: 

 

1 - O olhar sobre um objeto único, como a Torre Eiffel, o Empire State 

Building, o Grand Canyon;  

2 - O olhar sobre sinais particulares, como uma aldeia típica Inglesa, os 

arranha-céus mais típicos, ou a cerveja alemã;  

3 - O olhar sobre aspectos desconhecidos sobre algo que previamente era 

pensado como familiar, por exemplo a visita a museus que mostram 

representações das vidas de pessoas comuns;  

4 - O olhar sobre aspectos comuns da vida social realizada por pessoas em 

contextos incomuns, como por exemplo o turismo na China;  

5 - O olhar sobre a realização de tarefas ou atividades familiares dentro de um 

ambiente visual incomum, com nadar ou fazer compras fora do contexto 

costumeiro;  

6 - O olhar sobre sinais particulares que indicam que um determinado objeto 

é realmente extraordinário, mesmo que não parece ser assim, como por 

exemplo rochas lunares ou um quadro de Rembrandt. 

 

Em Mumbuca e arredores são possíveis todos os seis olhares turísticos propostos 

por Urry, há objetos únicos como as dunas e os fervedouros, é possível ainda encontrar sinais 

particulares, aspectos desconhecidos do familiar e aspectos comuns da vida social em contextos 

incomuns, bem como o familiar dentro do ambiente visual incomum e os objetos 

extraordinários correspondem ao artesanato tradicional em capim dourado que atraem viajantes 

do mundo inteiro. Tais possibilidades são responsáveis pela presença de turistas com diferentes 

motivações e perspectivas no território sobreposto dos mumbucas e do Parque Estadual do 

Jalapão. 

 Desde 2010 o remanescente quilombola de Mumbuca figura nos mapas e 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

230 

 

informativos elaborados para divulgação do turismo na região, como uma das principais 

atrações no roteiros de passeio sugerido. O poder público e a iniciativa privada incentivam as 

visitas à comunidade através de propagandas em diferentes veículos de comunicação. 

 

 

FIGURA 02 – Material de divulgação turística 

Fonte: (http://www.folha.com.br). 

  

O Jalapão é conhecido pelo seu potencial ecoturístico. Todos os anos milhares de 

turistas visitam a região atraídos pelas belezas naturais do lugar, a maioria destes grupos faz um 

desvio de diversos quilômetros na rota das cachoeiras e dunas para conhecer o remanescente 

quilombola que descobriu o capim dourado. A cultura preservada dos mumbucas atrai visitantes 

e configura um cenário no qual as principais atrações turísticas são a diversidade étnica e a 

tradição quilombola. Augustin Santana (2009, p.88) utiliza o termo “turismo étnico” para 

descrever a prática da “viagem com o intuito de observar as expressões culturais e os estilos de 

vida de povos realmente exóticos”. Já a pesquisadora Flávia Roberta Costa (2009, p.190) 

apresenta uma proposta de uso da expressão “turismo cultural”, como referência à atividade 

que “por meio da apreciação, da vivência e da experimentação direta dos bens do patrimônio 

cultural, material e imaterial, e da mediação da comunicação interpretativa, proporciona aos 

visitantes a participação em um processo ativo de construção de conhecimentos”. Uma terceira 

definição que é sugerida por Mário Carlos Beni (2002, p.425) será aqui utilizada para descrever 

o fluxo de visitantes em Mumbuca. Trata-se do turismo etnocultural, que promove o 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

231 

 

deslocamento de pessoas em perspectivas nacionais ou internacionais motivadas pelas “origens 

étnicas locais e regionais, e também no legado histórico-cultural” da ascendência comum de 

determinado grupo”. 

Os mumbucas percebem a contribuição do turismo na economia e desenvolvimento 

local, por isto as mulheres quilombolas priorizam atendimento e recepção dos visitantes, o que 

pode acontecer a qualquer momento, pois os grupos não costumam avisar com antecedência e 

não é necessário pedir autorização para conhecer o remanescente. Quando chegam os turistas, 

as crianças correm pelas casas e ruas de Mumbuca avisando suas mães, tias, irmãs e primas, 

que interrompem todas as atividades e se dirigem ao salão de reuniões da associação, onde 

recebem os convidados com apresentações e representações da cultura local. 

A primeira e principal música do repertório das mulheres mumbucas é intitulada 

“Visitante seja bem-vindo”, a ela seguem-se outras canções e um discurso de boas-vindas 

geralmente pronunciado por Doutora. Ao fim da recepção mulheres e crianças acompanham os 

turistas à loja da associação onde são vendidas peças artesanais, cada uma delas com uma 

etiqueta e a devida identificação do nome da mulher que a confeccionou. 

 

 
FOTO 35 – Mulheres e crianças cantam para os turistas na loja da Associação. 2011 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

232 

 

 

 

O roteiro de recepção ao turista sempre é encerrado com a condução dos grupos à 

loja da associação de artesãs, momento em que a simpatia dos anfitriões é retribuída através da 

aquisição das peças de capim dourado. Os visitantes comportam-se como consumidores e 

espectadores das tradições culturais compartilhadas pelos mumbucas e constroem assim suas 

experiências turísticas autênticas no quilombo, conforme descreve o antropólogo Rodrigo 

Grünewald (2001, p. 33-34): 

  

[...] a questão da autenticidade não merece atenção se, em seu 

desenvolvimento, qualifica as contradições culturais modernas em autênticas 

ou falsas. A questão, no entanto, existe na percepção antropológica, inclusive 

por se fazer presente entre os atores sociais. Se sou favorável à perspectiva de 

que toda experiência cultural é autêntica, isso deve ser examinado através do 

discurso dos atores sociais concretos, ou seja, pela forma como é percebida 

por eles...[com relação aos turistas]...isso não significa necessariamente que 

os turistas estão se perguntando sobre a autenticidade de suas experiências, as 

quais ao meu ver são sempre autênticas, pois são experiências turísticas, não 

importando se um elemento cultural foi construído exclusivamente para a 

encenação em uma arena turística ou se é imemorialmente tradicional e 

incorporado ao mercado turístico como mais uma atração: importante é que 

faz parte da experiência.  

  

O contato com o turista e os rituais de recepção não significam a descaracterização 

da cultura quilombola ou negociação da autenticidade coletiva. As imagens apresentadas e 

representadas durante as boas-vindas ao visitante têm origem na infrapolítica dos mumbucas, e 

expressam a compreensão dos quilombolas sobre a própria identidade e a importância das 

relações sociais e econômicas desenvolvidas a partir da presença de visitantes na comunidade. 

A atividade turística insere-se na infrapolítica Mumbuca também no contexto de 

negociação do Termo de Ajustamento de Conduta, pois embora contribua com o 

desenvolvimento econômico do remanescente quilombola, a presença de grupos de visitantes 

no território do Parque Estadual do Jalapão é vista com preocupação. Em relatório técnico 

ambiental produzido pelo NATURATINS em parceria com a secretaria de planejamento do 

Tocantins – SEPLAN é possível observar isto: 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

233 

 

 

 

 

Todos os pontos amostrados apresentam-se, de maneira geral, em bom estado 

de conservação, com pouca alteração antrópica, sendo que os pontos próximos 

aos povoados Mumbuca, Carrapato e Boa Esperança e os pontos turísticos são 

as localidades que apresentam os impactos antrópicos mais pronunciados. 

Estes impactos são principalmente desmatamento para roças e pastagens, 

desmatamento para instalação de infraestrutura para o turismo, trilhas de 

intenso uso dentro de florestas e estradas pequenas sobre solo hidromórfico 

intensamente utilizadas por veículos pesados (todos os pontos turísticos) 

(SEPLAN, 2003, p.87) 

 

Enquanto não são definidos os novos limites do PEJ e das terras dos mumbucas, 

não existe regulamentação para a prática turística na região, sendo proibido apenas a poluição 

ou dano intencional à natureza. Dentro do território quilombola os moradores são os 

responsáveis pela gestão do turismo e mesmo os grupos conduzidos por guias submetem-se às 

dinâmicas locais de recepção e visitação no território de Mumbuca.  

Os grupos turísticos comumente legitimam sua presença e demais relações com o 

território, através do papel econômico que desempenham ali. As relações entre quilombolas e 

turistas são, neste sentido, o produto das territorialidades ali desenvolvidas. A troca de 

experiências entre estes dois grupos culturalmente distintos resulta também em transformações, 

uma vez que ambos se permitem afetar pelo outro.  

 

Não há como negar que o turismo participa efetivamente da transformação de 

lugares, criando e recriando objetos e objetivos para que possa ser fortalecido 

e desenvolvido de maneira a viabilizar oportunidades de inserção e difusão 

para todos os envolvidos no processo. Todavia, é preciso deixar claro que a 

relação do turismo com a comunidade local, em especial categorias étnicas, 

fundamenta-se na representação social que os membros destes núcleos 

construíram em virtude de valores, ideias e conceitos articulados pelo 

processo de turistificação no próprio espaço em decorrência da perspectiva de 

mudanças nos níveis e qualidade de vida. (OLIVEIRA e JESUS, 2008, p.6) 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

234 

 

A inserção do turismo étnico-cultural afeta as vivências dos mumbucas de distintas 

maneiras, e por ser este um processo de recente consolidação evito estabelecer aqui uma 

problematização das transformações que emergem das relações entre os quilombolas e os 

visitantes. Já é possível perceber entretanto o acréscimo de novos elementos nas memórias 

coletivas dos quilombolas. Alguns dos moradores do remanescente incluem em suas histórias 

favoritas aquelas que envolvem visitantes celebres. O jovem Ismael, 18, que já foi mencionado, 

conta satisfeito: “Aqui já veio o embaixador da China, aquela mulher que fazia a novela das 

oito, veio um povo da Suécia também ... Mumbuca tá famosa”. Esta percepção acerca da 

notoriedade fundamentada na identidade cultural coletiva fortalece os discursos ocultos e 

públicos dos quilombolas, fazendo do turismo um dos principais fatores do empoderamento dos 

mumbucas no Tocantins. 

8.2.1 Rituais de Consumo 

Para a compreensão das dinâmicas de mercado dos mumbucas é relevante a análise 

de algumas das principais demandas coletivas e comportamentos de consumo locais. A 

economia é parte fundamental no contexto sociocultural em que estão inseridos os mumbucas 

e para compreender a realidade a este respeito, bem como os processos que a circunscrevem, 

faz-se necessário olhar além da produção artesanal quilombola, e perceber as práticas de 

consumo predominantes na comunidade. A este respeito a socióloga Sharon Zukin (1995, 

p.259) afirma que o consumo tem implicações na estrutura económica e social tão importantes 

quanto a produção, a autora observa ainda que as transformações culturais e econômicas estão 

relacionadas entre si, de maneira que "uma prepara o caminho para a outra"73 (idem, p.256). A 

crescente e contínua circulação de capital em Mumbuca, resultante do turismo e do comércio 

do artesanato de capim dourado, tem provocado interferências nas rotinas e vivências coletivas, 

bem como na produção e consumo de mercadorias.  

É necessário evidenciar que as condições geográficas do remanescente quilombola 

afetam diretamente a economia local, desempenhando a função de principal determinante na 

valoração das mercadorias. Mesmo com a melhoria das estradas e o surgimento de cidades nas 

proximidades do remanescente quilombola, a aquisição de produtos industrializados ou de 

                                            
73 Tradução própria 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

235 

 

origem exterior à comunidade ainda é difícil para os mumbucas. A dificuldade no deslocamento 

até os centros comerciais mais próximos, impõem aos quilombolas a exigência mínima de uma 

hora de viagem e não obstante, as mercadorias disponíveis nestas imediações são consideradas 

de altos preços e pouca variedade de opções. Para a compra de produtos melhores, os 

quilombolas precisam viajar cerca de seis horas até Porto Nacional, cidade com 

aproximadamente 80.000 habitantes e próxima à capital do estado. 

Esta problemática do isolamento geográfico transformou a comunidade Mumbuca 

e demais quilombos vizinhos em fregueses-alvo para vendedores ambulantes, conhecidos na 

região como “mascates” ou “ciganos”. Considerando todos os significados e referências 

inerentes ao termo cigano e com o intuito de evitar quaisquer interpretações não 

correspondentes a figura do vendedor ambulante em Mumbuca, far-se-á uso apenas da alcunha 

“mascates” para designação destes. 

Presenciei uma visita dos mascates à comunidade em 21 de outubro de 2011. A 

chegada dos comerciantes foi anunciada pelo altifalante do veículo que conduziam e também 

pelo barulho do automóvel. O caminhão coberto de tapeçarias, redes e outras peças desfilou 

pelas ruas e depois parou em frente a cada uma das casas, para que os dois comerciantes 

oferecessem produtos tão curiosos quanto seus preços e formas de pagamento. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

236 

 

 
FIGURA 36 – Os Mascates. 2011 

 

Observei enquanto o vendedor mostrava uma macia manta de microfibra a algumas 

mulheres e anunciava: “Isto é um cobertor de pelo de pato, custa 150 reais, mas parcelo o valor 

em três de quarenta e cinco”. O produto cujo custo médio é de 80 reais no mercado da capital 

era oferecido por 68% a mais do seu valor. Outro fator em destaque é a incongruência do 

anúncio que descreve o produto como um material confeccionado com pelo de pato, algo 

biologicamente impossível e também inverídico, uma vez que trata-se de um tecido sintético. 

Uma quilombola decidiu comprar a peça, e para isto assinou um papel rústico comprometendo-

se a entregar as devidas quantias de dinheiro nos meses seguintes quando os mascates voltariam 

à comunidade. Durante o período de aproximadamente uma hora os vendedores 

comercializaram panelas, roupas, espelhos e enxovais, após percorrerem todo o remanescente 

quilombola partiram para outras comunidades vizinhas deixando utensílios e dívidas averbadas. 

A diversidade dos objetos vendidos pelos mascates é orientada pelas demandas dos 

quilombolas. A comercialização de produtos industrializados em Mumbuca demonstra a 

transformação dos desejos e demandas do remanescente quilombola cujos hábitos de consumo 

até a década de 1990 estavam restritos às necessidades básicas de vestuário e alimentação. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

237 

 

  

A gente vivia mais das coisas do mato. Porque num tinha um gado, sal era muito 

difícil... Muito difícil o sal. Pra comprar, comprava na Bahia, ia de pé. Ia e voltava 

de pé, ou levava um jegue, um jumento. A maioria... era muito difícil comprar roupa 

pra poder vestir.... (Antônia Ribeiro, entrevista concedida em 09 de setembro 

2011) 

  

O empoderamento econômico obtido pelos quilombolas de Mumbuca a partir da 

comercialização do artesanato do capim dourado fez surgirem novas formas de consumo na 

comunidade. A aquisição de produtos industrializados para uso doméstico predomina entre os 

quilombolas adultos, já entre os mais jovens os principais desejos são equipamentos 

tecnológicos e veículos automotivos.  

Em 2012, foi instalada a primeira rede de internet de Mumbuca, na escola primária 

da comunidade. Com a inserção dos jovens nos ambientes virtuais de redes sociais aumentaram 

as demandas por smartphones e câmeras fotográficas entre os quilombolas. Em 2014, quase 

todas as residências da comunidade tinham um telefone móvel multifuncional. 

 

Outra relevante transformação ocasionada pelas novas práticas de consumo em 

Mumbuca é o uso de motocicletas para transporte. Poucas vezes é possível ver animais sendo 

utilizados para locomoção em Mumbuca, apenas os moradores mais velhos ou com menor 

poder aquisitivo, o fazem. As motocicletas substituíram a montaria equestre, e os jovens 

desenvolveram o hábito de utilizar o veículo mesmo quando precisam percorrer pequenas 

distâncias. Em função do barulho e dos riscos de acidente, os automóveis recebem dos mais 

velhos a alcunha de “cavalo do diabo”. 

O trabalho de Santos-Granero (2009, p.22) intitulado "The occult life of things" 

aborda as relações intersubjetivas entre as pessoas e os objetos, e a transmissão de 

subjetividades para os artefatos na perspectiva da cosmologia dos ameríndios na Amazônia. 

Tais aspectos acerca das “múltiplas formas de ser coisa” podem ser observados na realidade 

Mumbuca, no caso das motocicletas por exemplo, embora não sejam artefatos dos quilombolas, 

quando inseridas na comunidade estas são imbuídas de subjetividades e ao atribuir-lhes o título 

de “cavalo do diabo” os mumbucas conferem-lhe dimensões anímicas também observadas na 

cosmologia ameríndia. 

O fenômeno da chegada das motocicletas em Mumbuca encontra paralelo na tribo 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

238 

 

vietnamita dos Hmong. Ao analisar a infrapolítica neste grupo, o antropólogo Jean Michaud 

(2011, p. 12) observa as relações de resistência e negociação das práticas tradicionais diante 

dos elementos de modernização. O autor evidencia como exemplo a substituição dos cavalos 

por motocicletas na tribo dos Hmong, concluindo a este respeito que a inserção do veículo não 

comprometeu a essência das práticas culturais tradicionais, uma vez que são utilizados para as 

mesmas tarefas que anteriormente eram realizadas por animais. Em Mumbuca tal processo 

também é perceptível, sendo as motocicletas utilizadas até mesmo para a colheita do capim 

dourado. Tal processo de assimilação e adaptação de elementos modernos é considerada 

estratégia de resistência e negociação, para MICHAUD (idem, p.15) trata-se também de "uma 

tática de adaptação a exigências externas"74, uma forma sutil de resistência e saída. 

A infrapolítica em Mumbuca influencia a economia local no processo seletivo das 

mercadorias que entram e saem da comunidade. Produtos como bebidas alcóolicas, alvenaria 

para construção de casas e cigarros por exemplo são rejeitados pela maioria dos habitantes. 

Existem entretanto objetos que foram rejeitados no passado, como a televisão ou o computador, 

e que gradativamente conquistam espaços nas cotidianidades locais.  

As recentes mudanças nas tradições comerciais locais expressam a prática da 

resistência e da negociação na economia local, o uso seletivo de cada uma destas abordagens é 

orientado pelos interesses coletivos do remanescente, fortalecendo assim os processos de 

geração e conservação de renda em Mumbuca. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                            
74 Tradução livre minha: "...it can be read as a tactical way of adapting to outside demands". 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

239 

 

CONCLUINDO 

Quando comecei minha pesquisa com os mumbucas em setembro de 2010, 

planejava elaborar uma etnografia da negociação entre quilombolas e governo estadual no 

processo de elaboração de um Termo de Ajustamento de Conduta. Após quatro anos de contatos 

com o remanescente vi-me obrigada, quer pelo compromisso científico ou pelo pedido de Dona 

Laurentina, a contar também a história do remanescente, tendo como ênfase a autopercepção 

da coletividade. No terreno, a pesquisa de observação-participante centrada no plano da 

infrapolítica acabou por se cruzar com outras problemáticas como a das questões de gênero, 

economia, territorialidade e práticas culturais do remanescente. Por isso, esta tese foi construída 

como uma tentativa de relatar as diferentes dimensões do significado de ser Mumbuca.  

A cultura dos mumbucas, pouco conhecida no período em que teve início este 

trabalho, tornou-se cada vez mais popular, sendo o remanescente quilombola, na atualidade, 

um dos principais símbolos estaduais da cultura e também objeto de diversas pesquisas 

científicas. O crescente número destes trabalhos é percebido e discutido pelos quilombolas em 

cenários infrapolíticos nos quais os moradores criticam a falta de acesso aos materiais 

produzidos, situação esta que contribui com a resistência às investigações locais, pois para 

muitos da comunidade, depois que o pesquisadores obtêm as informações necessárias jamais 

retornam ao remanescente. Buscando atender os pedidos dos quilombolas, este trabalho foi 

previamente discutido com diversos membros da comunidade, e buscou uma estrutura de 

simples compreensão que se aproximasse à proposta de um relato dos mumbucas pelos 

mumbucas, em que eu sou a inevitável estranha. 

A pesquisa permitiu ainda a percepção de que as políticas de negociação no 

remanescente quilombola de Mumbuca não se restringem a situações específicas como a 

elaboração do Termo de Ajustamento de Conduta, estando na verdade ligadas à identidade 

coletiva, e muitas vezes associadas à função de mecanismos de resistência permanente que se 

manifestam sob a forma de discursos ocultos e públicos. 

Dadas as diversas minúcias que compõem os processos de negociação, Mary Parker 

Follet (1997, p.156) propõe a análise aprofundada do conceito a partir da diferenciação dos 

significados de dominação e conciliação. 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

240 

 

A dominação, obviamente, é uma vitória de um lado sobre o outro [...]. A 

conciliação, nós entendemos bem, pois é através dela que resolvemos a 

maioria de nossas controvérsias; cada lado cede um pouco, a fim de se ter a 

paz, ou, mais precisamente, a fim de que a atividade que foi interrompida pelo 

conflito possa ter continuidade. A conciliação é a maneira aceita e aprovada 

de se acabar com uma controvérsia. Agora, existe uma maneira que começa a 

ser reconhecida, e até mesmo ocasionalmente seguida: quando dois desejos 

são integrados, isso significa que uma solução foi encontrada, em que ambos 

encontraram um espaço. Nenhum lado teve de sacrificar coisa alguma. 

 

Com base nesta definição proposta por Follet e simplificando o conceito de 

negociação a todo e qualquer processo por intermédio do qual as partes em litígio buscam obter 

concordância sobre os assuntos em questão, é possível afirmar que desde a promulgação e 

divulgação do artigo 68 do ADCT, esta tem sido a tônica crescente nos discursos de povos 

quilombolas, conforme demonstrado ao longo desta tese.  

Durante a negociação do TAC, ainda em curso, os mumbucas consolidam sua força 

coletiva colocando-se em níveis de paridade com os representantes de órgãos públicos na 

discussão de um texto normativo que regulamenta as atividades permitidas no território 

compartilhado. Neste contexto de indefinições os quilombolas, que são politicamente 

submissos à regulamentação e controle estadual, tem algumas de suas principais práticas de 

subsistências sujeitas à análise e autorização do ICMBio, sob ameaça de sanções em casos de 

incumprimento. 

Os mumbucas utilizam de estratégias e organização política para negociar a 

vivência do próprio território, tais processos perceptíveis em reuniões com representantes de 

instituições públicas desdobram-se a partir de cenários ocultos, espaços de resistência 

conhecidos e pertencentes apenas à comunidade ou pessoas autorizadas através da confiança 

coletiva, critério este no qual fui incluída após algum tempo de convivência com a população. 

No dia 18 de setembro de 2011 os quilombolas de Mumbuca conquistaram junto ao 

Ministério Público Federal o cancelamento de multas atribuídas a pessoas da comunidade por 

atividades de agro extrativismo e transporte de madeira dentro do Parque Estadual do Jalapão 

e conseguiram do procurador da União que um pedido de tolerância às práticas tradicionais 

fosse enviado aos representantes do NATURATINS.   

Em agosto de 2012 após onze anos da instalação do Parque Estadual do Jalapão e 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

241 

 

da Estação Ecológica Serra Geral do Tocantins75, uma reunião com os representantes das 

comunidades vizinhas a Mumbuca, e também residentes em terras sobrepostas pela Área de 

Proteção Integral da Estação Ecológica, possibilitou a redação final do primeiro Termo de 

Ajuste de Conduta para habitação humana na região de preservação ambiental. O TAC 

negociado entre o órgão ambiental federal Instituto Chico Mendes de Conservação da 

Biodiversidade (ICMBio) e Associação dos Quilombolas do Jalapão (Ascombolas) contemplou 

apenas as comunidades na área da Estação Ecológica. Apesar da proximidade geográfica, 

Mumbuca não foi incluída no processo pois seus limites apresentam conflitos apenas com o 

Parque Estadual do Jalapão.  

O Termo de Ajuste de Conduta referente à Estação Ecológica foi elaborado em 

prazo menor que o do Parque Estadual do Jalapão, o que pode ser parcialmente justificado pelo 

fato de estar sob a responsabilidade de um órgão ambiental federal. As normas de convivência 

no território da Estação Serra Ecológica são regidas por termos e condições registrados 

formalmente em um documento de oito laudas assinadas pelos interessados. Embora tal acordo 

não beneficie diretamente os moradores de Mumbuca, cuja negociação do TAC iniciada à 

mesma época das comunidades na área da Estação Ecológica perdura até os presentes dias, 

desempenha valor simbólico e referencial no processo de elaboração final e negociação com o 

NATURATINS.  

Em reunião feita no mês de outubro de 2013, representantes de Mumbuca 

solicitaram ao Ministério Público Federal e representantes do NATURATINS que o TAC da 

Estação Ecológica servisse como modelo para o do Parque Estadual do Jalapão. Os quilombolas 

solicitaram ainda que todas as famílias fossem visitadas e consultadas a respeito de suas 

demandas individuais e coletivas antes da assinatura do termo, para que assim nenhuma das 

atividades indispensáveis à sobrevivência e continuidade do grupo fosse considerada ilegal ou 

restrita no acordo em elaboração. 

 

                                            
75 Unidade de conservação criada em 2001 com 707.078,75 hectares, faz fronteira com o Parque Estadual do 

Jalapão e também foi estabelecida em sobreposição ao território de comunidades quilombolas da região. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

242 

 

 

FOTO 37 – Quilombolas e representantes do Naturatins reunidos para discutir o TAC 

Fonte: MPF, 2013 (http://www.prto.mpf.mp.br) 

 

O termo de ajuste de conduta firmado entre o ICMBIO e comunidades da 

Associação das Comunidades Quilombolas das Margens do Rio Novo, Rio Preto e Riachão – 

ASCOLOMBOLAS, já mencionado, apresenta considerações, definições, permissões, 

restrições e um objeto de compromisso76, dentre os quais cabe ressaltar a cláusula terceira que 

trata das atividades permitidas dentro da Unidade de Conservação e apresenta a importantes 

concessões para as comunidades quilombolas. 

 

Fica permitida a realização das seguintes atividades na EEGEST: I – 

Continuidade da agricultura de subsistência, segundo o uso e manejo 

tradicionais das famílias residentes, inclusive roças de toco e de esgoto; II – 

Criação de animais domésticos, necessários às famílias para a subsistência, 

trabalho e transporte de carga, segundo o uso e manejo tradicionais, sem 

aumento dos rebanhos, exceto o resultante da reprodução do atual plantel, 

limitado à capacidade de suporte da área; III – Extração de madeira e palha, 

exclusivamente com a finalidade doméstica, a ser utilizada somente no interior 

                                            
76 O objeto de compromisso na íntegra encontra-se no Anexo C 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

243 

 

da Unidade de Conservação, para confecção de equipamentos, utensílios e 

móveis para uso próprio, observados critérios de sustentabilidade e primando 

pelo não desperdício de recursos naturais; IV – Reforma das edificações 

manutenção das benfeitorias já existentes, mediante comunicação ao ICMBio, 

especificando tipo e quantidade de recursos naturais a serem utilizados, 

quando extraídos do interior da EESGT; V – Ampliação ou construção de 

novas estruturas, avaliadas como indispensáveis à permanência digna, 

reprodução e subsistência das famílias, mediante prévia autorização do 

ICMBio, especificando tipo e quantidade de recursos naturais a serem 

utilizados quando extraídos do interior da EESGT, e sem pretensão de 

indenização futura caso venha a ocorrer o reassentamento; VI – Agro 

extrativismo vegetal de frutos, folhas, cascas e raízes, conforme 

tradicionalmente praticado e observados os critérios de sustentabilidade; VII 

– Coleta de seda do buriti e capim dourado para confecção do artesanato, 

conforme ordenamento instituído pela Portaria NATURATINS nº 362 de 25 

de maio de 2007 e demais normas vigentes, em áreas previamente acordadas 

nos Termos de Adesão anexos a este Termo de Compromisso; VIII – Pesca 

artesanal, exercida exclusivamente pelos moradores para consumo próprio, de 

acordo com a legislação, vedada a captura de espécies constantes em listas 

oficiais de espécies ameaçadas de extinção ou localmente ameaçadas, 

condicionada esta última a ato específico editado pelo ICMBio; IX – Captação 

de água dos rios para uso doméstico e pequena irrigação para fins de 

subsistência; X – Queima controlada para atividades tradicionais de roça, 

previamente autorizada pelo ICMBio, conforme calendário de queima anual 

aprovado e sob orientação e monitoramento do ICMBio; XI – Queima 

controlada para atividades de criação de gado e coleta de capim dourado, 

inclusive nos campos úmidos das veredas, previamente autorizada pelo 

ICMBio, conforme calendário de queima anual aprovado e sob orientação e 

monitoramento do ICMBio. Fica vedado o uso de fogo para as atividades 

previstas neste inciso em matas, capões, buritizais bem como encostas e topos 

de serras. (ICMBio, 2012, p.4) 

  

O remanescente quilombola de Mumbuca que em 2001 desconhecia os próprios 

direitos e identidade coletiva percorrido singular processo de conquistas durante a elaboração 

do Termo de Ajustamento de Conduta, da subalternidade à autoridade sobre o território, do 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

244 

 

anonimato à popularidade turística, da expropriação à legitimidade, da resistência à negociação. 

O público reconhecimento da autenticidade cultural e direito ao território de Mumbuca emergiu 

a partir de uma série de ações de origem infrapolítica, e do desdobramento dos discursos ocultos 

dos quilombolas. 

Neste sentido é preciso evidenciar ainda os processos de negociação cultural que 

ocorreram ao longo da negociação do TAC a partir das frequentes interações com elementos de 

outras culturas. Segundo Homi Bhabha (2013, p.51) a negociação cultural demonstra a 

capacidade de articulação entre diferentes indivíduos e sociedades. 

 

O desafio reside na concepção do tempo da ação e da compreensão política 

como descortinadores de um espaço que pode aceitar e regular a estrutura 

diferencial do momento da intervenção sem apressar-se em produzir uma 

unidade do antagonismo ou contradição social. Este é um sinal de que a 

história está ‘acontecendo’ [...]. Quando falo de ‘negociação’ em lugar de 

‘negação’, quero transmitir uma temporalidade que torna possível conceber a 

articulação de elementos antagônicos ou contraditórios [...] que abrem lugares 

e objetivos híbridos de luta e destroem as polaridades negativas. 

 

Em julho de 2014 o NATURATINS apresentou uma proposta de minuta do TAC 

que não foi aceita pelos mumbucas, Ana Cláudia explica que isso ocorreu em função de 

“algumas normas” apresentadas pelo texto, como por exemplo “não poderem trabalhar na roça 

com nenhuma máquina ou trator, só com machado e instrumentos tradicionais”77. A fala da 

jovem liderança quilombola exemplifica um “objetivo híbrido” que surge das relações com 

outras culturas. Ao pleitear a autorização para a prática da roça de toco, os mumbucas 

requisitam também a liberdade de perpetuação da atividade em maneiras que divergem das 

concepções de tradicionalidade dos representantes do NATURATINS.  

A existência de um iminente acordo com o objetivo de estabelecer a coexistência 

pacífica dos mumbucas e do PEJ sobre o mesmo espaço não significa um consenso entre as 

partes sobre as áreas de pertença de cada uma. O TAC, apesar de sua importância, é apenas um 

mecanismo provisório com duração de três anos e cujo processo de elaboração já ultrapassa em 

prazos ao período de sua vigência. Além disso cabe ressaltar que o processo de demarcação 

territorial pode se estender por um longo período até que haja pleno acordo e reconhecimento 

                                            
77 Entrevista concedida em 29 de janeiro de 2015. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

245 

 

entre os órgãos públicos responsáveis pela titulação das terras e quilombolas. 

Os moradores requisitam a demarcação dos espaços históricos de pertença e 

vivência de seus ancestrais, a conquista ou não deste território depende de laudos técnicos e 

análises dos profissionais do INCRA. Até o ano de 2014 apenas uma dentre as 29 comunidades 

quilombolas do Tocantins possuía o território de direito oficialmente reconhecido e titulado, 

estando a maior porcentagem das terras quilombolas no estado ainda em processo de 

desapropriação e reintegração. 

A prolongada negociação do Termo de Ajustamento de Conduta de Mumbuca, 

quase resultou na inutilização deste pois, se não fosse finalizado antes da demarcação do 

território, cujos procedimentos já foram iniciados, perderia o propósito de existência. Nos anos 

em que os quilombolas e representantes do NATURATINS debateram sem consenso acerca da 

regulamentação das práticas permitidas no território em sobreposição, os mumbucas 

continuaram a viver suas territorialidades conforme as tradições, o que pontualmente resulta 

em conflitos com os órgãos ambientais do estado do Tocantins. 

 Em abril de 2015, às vésperas da entrega desta tese, recebi a notícia de que o Termo 

de Ajustamento de Conduta de Mumbuca e arredores fora finalizado e aceito por ambas as 

partes, tendo sido encaminhado neste mesmo mês para anuência dos membros da comunidade 

e assinatura de seus representantes. O termo foi assinado pelo presidente do Naturatins, pelo 

procurador do Ministério Público Federal e encaminhado, em versões idênticas, aos três 

remanescentes quilombolas que se encontram na área do Parque Estadual do Jalapão, dentre 

estes o de Boa Esperança foi o primeiro assinar o documento no dia 16 de abril de 201578, já as 

comunidades de Carrapato e Mumbuca agendaram a adesão coletiva às normas para o mês de 

maio. 

A infrapolítica dos mumbucas revela seus desdobramentos e força nas cláusulas da 

versão final do Termo de Ajustamento de Conduta que permitem, em favor do desenvolvimento 

sustentável, a prática de manejo integrado do fogo, roça de toco, roça mecanizada e criação de 

gado dentro do limite de cinco hectares por cabeça. O TAC tem a validade de dois anos a partir 

de sua assinatura e prevê ainda em sua cláusula décima que o NATURATINS oferecerá aos 

quilombolas capacitação e equipamentos apropriados para o manejo integrado do fogo, controle 

e combate a incêndios florestais.  

                                            
78 Cópia do termo na íntegra disponível no Anexo D, com as assinaturas dos representantes do Naturatins 

e Comunidade da Boa Esperança. 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

246 

 

Dentre as diversas conquistas assinaladas pelo TAC dos mumbucas, o direito ao 

uso do fogo é a de maior relevância e simbolismo, pois também ratifica a herança cultural da 

comunidade.  Jean e John Comaroff (2001, p.82) afirmam que "as ideias africanas de 

regeneração passavam pela queima" e esta herança é perceptível na postura de resistência 

coletiva dos quilombolas acerca do manejo do fogo para o agro extrativismo e criação de gado. 

O historiador Aldemir Fiabani (2012, p.157) observa ainda que "no quilombo praticava-se a 

policutlura itinerante assentada sobre a energia humana (auxiliada pelo fogo)", e que o 

"desenvolvimento das forças produtivas e as práticas sociais dessa agricultura aproximam o 

quilombo às comunidades da África negra pré-colonial" (idem, p.158). Tais argumentos 

evidenciam a importância do fogo nas tradições dos quilombolas de Mumbuca e permitem a 

compreensão acerca da inflexibilidade da comunidade na negociação do uso deste elemento em 

suas práticas coletivas de agro extrativismo. 

A assinatura do Termo de Ajustamento de Conduta dos mumbucas antecede o 

reconhecimento definitivo das guerras quilombolas, uma vez demarcado e titulado, o território 

se tornará inalienável, impenhorável, imprescritível, coletivo e pró-indiviso”79, um direito 

assegurado pelo nascimento a todos os descendentes dos quilombolas da comunidade. A 

delimitação das fronteiras de Mumbuca ainda é incerta, mas o crescente apreço pela cultura 

quilombola e o reconhecimento público desta identidade coletiva têm fortalecido o 

empoderamento do grupo e de suas reivindicações.  

Em meio a discursos ocultos e públicos os moradores de Mumbuca comentam que 

nos próximos anos poderão enfrentar novas situações de negociação do espaço que habitam. 

Enquanto os mais velhos desenham mapas80 e compartilham as memórias das terras que 

consideram suas por direito, os jovens sonham com cursos universitários, renda melhor e maior 

acesso à informação, o objetivo de todos tem um denominador comum, a cooperação com o 

intuito de fornecer às próximas gerações o direito à resistência e à vivência nas terras do 

remanescente quilombola de Mumbuca. 

 

 

                                            
79 Decreto Presidencial 4.887/2003 

80 Anexos E e F 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

247 

 

BIBLIOGRAFIA 

 
 
ALBUQUERQUE, Wilamyra. R. de; FRAGA FILHO, Walter. Uma história do negro no 

Brasil. Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais; Brasília: Fundação Cultural 

Palmares. 2006. 320p.  

 

ANDRADE, L. M. M. e BELLINGER, K. I. Quilombos Latinoamericanos. In: Adita – Notícias 

da América Latina. [em linha] Setembro 2009. [Consultado Maio 19, 2014] 

Disponível na World Wide Web em: < http://www.adital.com.br/?n=bk2e> 

 

ANTONELO, Igor Batista e MEDEIROS, Claudia Simone. A Metáfora da Dança nas 

Organizações: uma Auto-Etnografia sobre Aprendizagem na Prática. [em linha] V 

Encontro de Estudos Organizacionais da ANPAD. Junho  2008 [Consultado Abril 

20, 2013] Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.anpad.org.br/diversos/trabalhos/EnEO/eneo2008/2008ENEO118.pdf

>  

 

APPADURAI, Arjun. A Vida Social das Coisas: A mercadoria sob uma perspectiva cultural. 

2ª edição, Niterói: Editora da Universidade Federal Fluminense, 2008. 399p.  

 

ARAÚJO, Herbert Gurgel. Manualização de construções em adobe. [em linha]  Fortaleza: 

UFC, 2009. [consultado 22 Dezembro 2014] Disponível na World Wide Web: 

< http://www.deecc.ufc.br/Download/Projeto_de_Graduacao/2009/Manualizacao

%20de%20Construcoes%20em%20Adobe.pdf>  

 

ARRUTI, José Maurício. Mocambo: antropologia e história no processo de formação 

quilombola. 1ª ed. Bauru: EDUSC. 2006. 370p.   

 

BALANDIER, Georges. Antropologia política. São Paulo: Difusão Europeia do Livro/Editora 

da Universidade de São Paulo, 1969. 198p.  

 

____________. O poder em cena. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1982. 78p.  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

248 

 

BELAS, Carla Arouca. Indicações Geográficas e a Salvaguarda do Patrimônio Cultural: 

Artesanato de Capim Dourado Jalapão-Brasil. Tese de Doutoramento, 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2012. 266p. 

 

BENVINDO, Rosangela Araújo Fernandes. Análise comparativa dos instrumentos de 

regulamentação das políticas de proteção ambiental e de promoção do ecoturismo: 

o caso do Parque Estadual do Jalapão – TO. Dissertação de Mestrado, 

Universidade de Brasília, Brasília, 2009. 201p. 

 

BHABHA, Homi. O local da cultura. 2ª ed. Belo Horizonte: UFMG, 2013. 441p.  

 

BINSBERGEN, Win van e GESCHIERE, Peter L. Commodification, Things, Agency, and 

Identities : The Social Life of Things revisited. Münster : Lit Verlag, 2005. 400p. 

 

BORGES, J. e MONTEIRO FILHO, M. O ouro do Jalapão. Revista Problemas Brasileiros [em 

linha]. Abril 2003, v. 356 [consultado em 15 Setembro, 2011], pp.12-15. 

Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/veiculos_de_comun

icacao/PRB/prb0303356/prb0303356_02.pdf> 

 

BOSI, Ecléa. Memória e sociedade - lembranças de velhos. 3ª ed. São Paulo: Cia das Letras, 

1994. 484p.  

 
BOURDIEU, Pierre. Coisas Ditas. São Paulo: Brasiliense, 1987. 234p. 

 

BRASIL. Programa Brasil Quilombola. [em linha] [s.l.] 2005 [consultado 08 maio, 2013]. 

Disponível na World Wide Web 

<http://www.portaldaigualdade.gov.br/acoes/pbq> 

 

CARRIL, Lourdes. Quilombo, Favela e Periferia: a longa busca da cidadania.  São Paulo: 

Annablume; Fapesp, 2006. 258p. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

249 

 

CASTRO, E.; PEREIRA, F. Capim Dourado: trançando a tradição. Palmas: Fundação 

Cultural do Tocantins, 2010. 50p.  

 

COMAROFF, Jean e COMAROFF John L. Naturalizando a nação: estrangeiros, apocalipse e 

o Estado pós-colonial. In: Horizontes Antropológicos. Porto Alegre: 

PPGAS/UFRGS, 2001, v. 7, n.15. p.57-106. 

 

CUNIN, Elisabeth. Identidades a flor de piel. [em linha] 1ª ed. Bogotá: IFEA-ICANH-

Uniandes-Observatorio del Caribe Colombiano, 2003. [Consultado 27 Novembro, 

2014] Disponível na World Wide Web em: <http://www.halshs-00291675> 

 

DAVIS, Natalie Zemon. Ghosts, Kin, and Progeny: Some Features of Family Life in Early 

Modern France. In: Daedalus, 1977, v.106, n.2 pp. 87-114 

 

DOUEK, Daniel. Artesão também é artista. In: A CASA: Museu do Objeto Brasileiro.  [em 

linha] Julho 2011. [Consultado 11 Janeiro, 2013] Disponível na World Wide Web 

em: <http://www.acasa.org.br/biblioteca_texto.php?id=348>  

 

ECKERT, Cornélia e MYLIUS, Leandra. A imagem que permanece, a narrativa que 

interpreta: estudo antropológico da memória afetiva da guardiã dos retratos de 

família. In: Revista Iluminuras. Porto Alegre: ILEA/UFRGS, 2004, v. 5, n.9. p.1-

46. 

 

FARIAS, Talden. Termo de ajustamento de conduta e defesa do meio ambiente na sociedade 

de risco. In: Revista Ciência Jurídica [em linha] Junho 2013, v.1, n.1  [Consultado 

06 Novembro, 2014]. pp.1-12 Disponível na World Wide Web em:  

<http://www.fesmippb.org.br/cienciajuridica/artigos/01/06.html>  

 

FCP – Fundação Cultural Palmares. Comunidades Quilombolas. [em linha] Abril 2014. 

[consultado em 18 Dezembro, 2011]. Disponível na World Wide Web em:  

<http://www.palmares.gov.br/?page_id=88>  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

250 

 

FERREIRA, Rebeca Campos. Identidades Politizadas no Reconhecimento Jurídico da 

Diferença: uma reflexão sobre o caso dos quilombos no Brasil. In: Revista i 

Formació em Antropologia  [em linha] Dezembro 2011, v.15, n.15 [Consultado 12 

Fevereiro, 2013] pp.1-25 Disponível na World Wide Web em: <http://revista-

redes.rediris.es/Periferia/Articles/1-Campos.pdf.>  

 

FIABANI, Adelmir. Mato, palhoça e pilão: O quilombo, da escravidão às comunidades 

remanescentes [1532-2004]. 2ªed. São Paulo: Expressão Popular, 2012. 432p. 

 

FISCHER, Wagner Augusto. Plano de Manejo do Parque Estadual do Jalapão – PEJ. [em 

linha] Janeiro 2003, [Consultado 17 Outubro, 2013].  Disponível na World Wide 

Web em: 

<http://www.seplan.to.gov.br/dma/areas_protegidas/Parque/PLANODEMANEJO

DOPARQEESTADUAL>.  

 

FREDRYCH, Thelma Valentina de Oliveira. Comunidade Mumbuca: vivendo os entraves e 

desafios por ter seu território incorporado ao Parque Estadual do Jalapão – TO. 

Dissertação de Mestrado, Universidade Federal do Tocantins, Palmas, 2009. 146p. 

 

FREITAS, Daniel Antunes et al. Saúde e comunidades quilombolas: uma revisão da literatura. 

In: Revista CEFAC [em linha] Setembro 2011, v.13 n.5, [Consultado 12 Maio, 

2013]. pp.937-943 Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.scielo.br/pdf/rcefac/v13n5/151-10.pdf> 

 

GEERTZ, Clifford. Nova luz sobre a Antropologia. 2ª ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 

2001. 248 p. 

 

GEERTZ, Clifford. O saber local. 12ª ed., Petrópolis: Editora Vozes, 2012. 366 p.  

 

GELL, Alfred. Art and Agency: an anthropological theory. Oxford: Oxford University Press, 

1998. 271 p.  

 

GELL, Alfred. Recém-chegados ao mundo dos bens: o consumo entre os Gonde Muria. In: 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

251 

 

APPADURAI, Arjun. A vida social das coisas: a mercadoria sob uma perspectiva 

cultural. Niterói: EduFF, 2008, 399 p. 

 

GODOLPHIN, Nuno. A fotografia como recurso narrativo: problemas sobre a apropriação da 

imagem enquanto mensagem antropológica. In: Horizontes Antropológicos. Porto 

Alegre: PPGAS/UFRGS, 1995, v. 1, n.2. p.161-185. 

 

GOMES, Flávio dos Santos e REIS, João José. Liberdade por um fio. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1996. 509p.  

 

GREGORY, Steven. Infrapolitics. In: A Companion to the Anthropology of Politics. 

NUGENTE, D. e VICENTE, J. Oxford: Blackwell Publishing, 2008. 528p. 

 

HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à multi- 

territorialidade. 2ª ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil. 2004. 395p. 

 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990.189p. 

 

IPEA - Instituto de Pesquisa Econômica Apliada. Quilombos das Américas: Articulações de 

Comunidades Afrorrurais. Brasília: SEPPIR, 2012. 79p.  

 

JOUTARD, Philippe. Desafios à história oral do século XXI. In: FERREIRA, Marieta de 

Moraes. História oral: desafios para o século XXI . Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 

2000. p.31-47 

 

KIMURA, Lilian et al. Genomic ancestry of rural African-derived populations from 

Southeastern Brazil. In: American Journal of Human Biology. Junho 2013, v. 25, 

n.1. pp. 35-41. 

 

KLINK, C. A. e MACHADO, R. B. A conservação do Cerrado brasileiro. In: Revista 

Megadiversidade. [em linha] Julho 2005, v.1, n. 1 [Consultado 26 Julho, 2013]. 

pp.147-155 Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.conservacao.org/publicacoes/files/20_Klink_Machado.pdf>   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

252 

 

 

LE GOFF, Jacques. História e Memória. Campinas: Editora da UNICAMP, 1990. 536p. 

 

LEITE, Ilka Boaventura. Territórios de negros em área rural e urbana: algumas questões. In: 

Textos e Debates. Terras e Territórios de Negros no Brasil. v.1, n.2, Florianópolis: 

NUER/UFSC,1990. p.39-47   

 

____________. Quilombos e quilombolas: cidadania ou folclorização? In: Horizontes 

Antropológicos. Porto Alegre: PPGAS/UFRGS, 1999, v.5 n. 10, p. 123-150. 

 

____________. O Legado do Testamento: a comunidade da Casca em Perícia. Florianópolis: 

NUER/UFSC, 2002. 436p.  

 

____________. O Quilombo Trans-histórico, Jurídico-Formal e Pós-Utópico. Departamento 

de Antropologia NUER/UFSC [em linha] Janeiro 2007, [Consultado 05 Outubro, 

2012].  Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.socialsciences.manchester.ac.uk/disciplines/socialanthropology/post

graduate/clacs/documents/IBoaventurav2.pdf.> 

 

____________. O projeto político quilombola: desafios, conquistas e impasses atuais. In: 

Estudos Feministas [em linha] Setembro 2008, v.16, n. 3 [Consultado 16 Junho, 

2014]. pp.965-977. Disponível na World Wide Web em:. 

http://www.scielo.br/pdf/ref/v16n3/15.pdf 

 

LÉVI-STRAUSS, C. Introdução: a obra de Marcel Mauss. In M. Mauss, Sociologia e 

antropologia 1974, v. II. São Paulo: E.P.U; EDUSP. pp. 1-36 

 

LINDOSO, Dirceu. A razão quilombola: estudos em torno do conceito quilombola de nação 

etnográfica. Maceió: EDUFAL, 2011. 299p. 

 

LIRA, José Tavares C. de. O germe da lei urbana e a higiene da casa (e) do operário. In: 

Sinopses. Junho 1991, v.1, n. 15, p. 54-67.  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

253 

 

LITTLE, Paul Eliot. Territórios Sociais e Povos Tradicionais no Brasil: por uma antropologia 

da territorialidade. In: Série Antropologia [em linha] Brasília: NUTE-UFSC, 

2002. [Consultado 12 Novembro, 2013] Disponível na World Wide Web em: 

<http://nute.ufsc.br/bibliotecas/upload/paullittle.pdf>    

 

LOPES, Maria Aparecida de Oliveira. Experiências históricas dos quilombolas no Tocantins: 

organização, resistência e identidades. Patrimônio e memória. [em linha] Outubro 

2009, v.05, n. 1 [Consultado 19 Fevereiro, 2014]. pp.99-118. Disponível na World 

Wide Web em: 

<http://www.assis.unesp.br/cedap/patrimonio_e_memoria/patrimionio_e_memori

a_v5./artigos/experiencias_quilombolas.pdf>  

 

MALCHER, M. A. F. Identidade Quilombola e Território. In: III FÓRUM MUNDIAL DE 

TEOLOGIA E LIBERTAÇÃO [em linha] Belém: Comunicações eletrônicas, 2009. 

[Consultado 02 Março, 2014] pp.399-421. Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.wftl.org/pdf/046.pdf>   

 

MARTINS JÚNIOR, José Américo. Uniões Endogâmicas: Relacionamentos Afetivos e 

Sexuais Entre Negros. In: II Simpósio de Pós-Graduandos em Sociologia [em linha] 

São Paulo: USP, 2010. [Consultado 02 Março, 2014] pp.1-10 Disponível na World 

Wide Web em: <http://http://www.fflch.usp.br/ds/pos-

graduacao/simposio/m_8_Jose.pdf  

 

MAZZILLI, Hugo Nigro. O Inquérito Civil. 2ª ed. São Paulo: Saraiva. 2000. 521p. 

 

MDS – Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome. Bolsa Família. [em linha] 

[S.l.] ca. 2008. [Consultado 08 Maio, 2013]. Disponível na World Wide Web 

<http://www.mds.gov.br/bolsafamilia>  

 

MICHAUD, Jean: Hmong infrapolitics: a view from Vietnam. In: Ethnic and Racial Studies 

[em linha] Fevereiro 2011, v.35, n.11 [Consultado 16 Junho, 2014]. pp.1-21. 

Disponível na World Wide Web em: < 

http://dx.doi.org/10.1080/01419870.2011.615411> 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

254 

 

MIRANDA, Carmélia A. S. Luta, sobrevivência e cotidiano das mulheres quilombolas de 

Tijuaçú/BA. In: WOORTMANN, Ellen F. et. al. Prêmio Margarida Alves: II 

Coletânea sobre estudos rurais. Brasília: MDA, 2007. p.41-59 

 

MOTT, Maria Lúcia de Barros. Submissão e resistência: a mulher na luta contra a escravidão.  

2ª  ed. São Paulo: Contexto, 1991. 38p. 

 

MOURA, Clóvis. Quilombos: Resistência ao escravismo.  3ª ed. São Paulo: Ática, 1993. 95p.  

 

____________. Dicionário da escravidão negra no Brasil. São Paulo: Edusp, 2004. 63p.  

 

MOMBELLI, Raquel. Visagens e profecias: ecos da territorialidade quilombola. Tese de 

Doutoramento, Universidade Federal de Santa Catarina, Santa Catarina, 2009. 

261p.  

 

MONTERO, Paula e ARRUTI, José Maria, POMPA, C.  Para uma antropologia do político. In: 

LAVALLE, Adrian. O Horizonte da política - Questões emergentes e agendas de 

pesquisa. São Paulo: UNESP, 2012, p. 145-184  

 

MPF – Ministério Público Federal. Mpf/to promove debate sobre convivência harmônica entre 

quilombolas e unidades de conservação do jalapão. [em linha] [s.l.] 2011 

[consultado 08 maio, 2013]. Disponível na World Wide Web <http://pr-

to.jusbrasil.com.br/noticias/2591339> 

 
O'DWYER, Eliane Cantarino. Quilombos: identidade étnica e territorialidade. Rio 

de. Janeiro: FGV, 2002. 268p 

 

OLIVEIRA, Assis da Costa. Sensibilidade jurídica e embate colonial: análise do caso Saramaka 

Vs. Suriname. In: Revista Direito e práxis [em linha] Julho 2012, vol.3, n.4, 

[Consultado 17 Julho, 2014]. pp.26-53. Disponível na World Wide Web em: < 

http://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/revistaceaju/article/view/3081/2507>  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

255 

 

OLIVEIRA, Francisco Baptista de. A casa popular como problema urbanístico.  In: Boletim do 

Instituto de Engenharia. Janeiro 1941, v. 32, n.155, p.77-90. 

 

OLIVEIRA, Vanderlei Mendes de. Turismo, Território e Modernidade: Um Estudo da 

População Indígena Krohô, Estado do Tocantins (Amazônia Legal). Tese de 

Doutoramento, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade 

de São Paulo, São Paulo, 2006. 207p.  

 

PEREIRA, Alfredo. Sazonalidade das queimadas no Parque Estadual do Jalapão, TO, no 

bioma Cerrado.  In: Anais XIV Simpósio Brasileiro de Sensoriamento Remoto. 

Natal: INPE, 2009. p. 2897-2903, 

 

PEREIRA, Ana Lúcia. Famílias Quilombolas: história, resistência e luta contra a 

vulnerabilidade social, insegurança alimentar e nutricional na Comunidade 

Mumbuca – Estado do Tocantins. Tese de Doutoramento, Universidade Estadual 

Paulista, Araraquara, 2012. 309p.  

 

PETRUCELLI, José Luis. Seletividade por Cor e Escolhas Conjugais no Brasil dos 90. In: 

Estudos Afro-Asiáticos, 2001, v.23, n.1. p. 29 – 51.  

 

PICOLI, Bruno. Memória, história e oralidade. In:  Mnemosine Revista, 2010 v.1, n.1. p.168-

184. 

 

 

POLLAK, Michael. Memória, Esquecimento, Silêncio. In: Estudos Históricos, v.2, n. 3, Rio de 

Janeiro: CPDOC/FGV, 1989. 

 

____________. Memória e Identidade Social. In: Estudos Históricos [em linha] Outubro 1992, 

v. 5, n. 10, [Consultado 12 Janeiro, 2013] pp.200-212. Disponível na World Wide 

Web em: 

<http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1941/1080> 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

256 

 

PORTELLI, Alessandro. Tentando aprender um pouquinho. Algumas reflexões sobre ética e 

história oral. Ética e História Oral. In: Revista do Programa de Estudos Pós-

Graduados em História e do Departamento de História- PUC/SP. São Paulo: Educ, 

1997,v.1, n.15, p. 13-49.  

 

PRICE, Richard. Reinventando a História dos Quilombos. Rasuras e Confabulações. In: Afro-

Ásia [em linha] Abril 2000, v. 13, n. 23, [Consultado 15 Fevereiro, 2013] pp.1-25. 

Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.afroasia.ufba.br/pdf/afroasia_n28_price.pdf> Acesso em 15 nov. 

2014>  

 

REIS, João José. Quilombos e revoltas escravas no Brasil. In: Revista USP [em linha]  Fevereiro 

1996, v.02, n.28 [Consultado 02 Abril, 2013]. pp.14-39. Disponível na World Wide 

Web em: < http://www.usp.br/revistausp/28/02-jreis.pdf> 

 

RODRIGUES, Geisa de Assis. Ação Civil Pública e Termo de Ajustamento de Conduta: Teoria 

e Prática. 2ª ed. Rio de Janeiro: Forense, 2006. 185p. 

 

ROSALDO, Michelle. O uso e o abuso da antropologia: reflexões sobre o feminismo e o 

entendimento intercultural. In: Horizontes Antropológicos. Porto Alegre: 

PPGAS/UFRGS, 1995, v. 1, n.1. p.11-36. 

 

SAMPAIO, Maurício Bonesso et al. Boas práticas de manejo para o extrativismo sustentável 

do capim dourado e buriti. Brasília: Embrapa Recursos Genéticos e Biotecnologia, 

2010. 72p. 

 

SANTOS, J. B. Território, Direito e Identidade: uma análise da comunidade quilombola da 

Olaria em Irará, Bahia. In: Antíteses [em linha] Janeiro 2010, v. 3, n.5 [Consultado 

03 Julho, 2011]. pp.14-39. Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.uel.br/revistas/uel/index.php /antiteses.  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

257 

 

SANTOS, P. A. e MARON, J. R. L. Análise da vulnerabilidade à perda de solo do Parque 

Estadual do Jalapão - TO. In: Anais XIV Simpósio Brasileiro de Sensoriamento 

Remoto. Natal: INPE, 2009. p.4357-4354  

 

SANTOS-GRANERO, Fernando. The Occult Life of Things: native amazonian theories of 

materiality and personhood. Tucson: University of Arizona Press, 2009. 288p. 

 

 

SCHMIDT, Isabel Belloni et al. Fogo e artesanato de capim-dourado no Jalapão – usos 

tradicionais e consequências ecológicas. In: Biodiversidade Brasileira [em linha] 

Julho 2011, vol.1, n.1, [Consultado 18 Maio, 2012]. pp.67-85. Disponível na World 

Wide Web em: 

<http://www.icmbio.gov.br/revistaeletronica/index.php/BioBR/article/download/1

16/99> 

 

SCHMIDT, Isabel Belloni. Etnobotânica e ecologia populacional de Syngonanthus Nitens: 

sempre-viva utilizada para artesanato no Jalapão, Tocantins. Dissertação de 

Mestrado, Universidade de Brasília, 2005. 91p. 

 

SCOTT, James C. A Dominação e a Arte da Resistência. Fátima de Sá. Lisboa. Letra Livre, 

2013. 340p.  

 

SEGATO, Rita Laura. Os percursos do gênero na antropologia e para além dela. In: Série 

Antropologia [em linha] Brasília: UnB, 1998. [Consultado 12 Novembro, 2013] 

Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.dan.unb.br/images/doc/Serie236empdf.pdf>    

 

SENNA, Mary Lúcia G. S. e MAGALHAES, Hilda G. D. Os Mitos do Fervedouro 

Jalapão/TO.  In: Temis Gomes Parente e Hilda Gomes Dutra Magalhães. 

Linguagens plurais: cultura e meio ambiente. Bauru: Edusc, 2008, v. 01, p. 07-192. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

258 

 

SEPLAN, Secretaria do Planejamento e Meio Ambiente. Plano de Manejo do Parque Estadual 

do Jalapão. [em linha] [S.l.] ca. 2003. [Consultado 12 Maio, 2013] Disponível na 

World Wide Web em: <http://www.seplan.to.gov.br>. 

 

____________. Perfil do Município de Mateiros. [em linha] [S.l.] 2012. [Consultado 21 

Agosto, 2012] Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.seplan.to.gov.br/Arquivos/download/Municipios_Perfil_2013/Mateir

os.pdf>  

 

____________. Parque Estadual do Jalapão - Mapas de Zoneamento. [em linha] [S.l.] 2012. 

[Consultado 21 Agosto, 2012] Disponível na World Wide Web em: 

<http://www.gesto.to.gov.br/uc/45/zoneamento>  

  

SILVA, Eduardo e REIS, João José. Negociação e conflito: a resistência negra no Brasil 

escravista.  Rio de Janeiro: Companhia das Letras, 1989. 151 p.  

 

SILVA, Vera Regina Rodrigues da. Entre quilombos e palenques: um estudo antropológico 

sobre políticas públicas de reconhecimento no Brasil e na Colômbia. Tese de 

Doutoramento, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012. 292p.  

 

SIQUEIRA, Paula. “Ser afetado”, de Jeanne Favret-Saada. In: Revista Cadernos de Campo [em 

linha] Março 2005, v. 13, n. 13, [Consultado 05 Janeiro, 2014] pp.155-161. 

Disponível na World Wide Web em: 

<http://revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50263> 

 

SOIHET, Rachel. História das mulheres e história de gênero: um depoimento. Campinas, In: 

Cadernos Pagu. Agosto 1998, v.11. p. 77-87.  

  

TEDESCO, João C. Nas Cercanias da Memória: temporalidade, experiência e narração.  

Caxias do Sul: EDUCS, 2004. 327p. 

 

URRY, John. The Tourist Gaze. 2ª ed. London: Sage, 2002. 183p. 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

259 

 

WOORTMANN, Ellen Fensterseifer. Identidades e memória entre teuto-brasileiros: os dois 

lados do Atlântico. In: Horizontes Antropológicos. Porto Alegre: PPGAS/UFRGS, 

2000, v.6, n.14. p.205-238. 

 

ZUKIN, Sharon. Landscapes of Power: From Detroit to Disney World. California: University 

of California Press. 1991. 326p.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

260 

 

APÊNDICES  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

261 

 

APÊNDICE A – Descendentes de Antônio Beato e Luiza 

Relatório com sistema de numeração D’Aboville 

 

1a Geração 
 

1. Antônio Beato (#1).  Ele casou com Luiza (#2).   
 

Filho de Antônio Beato (#1) e Luiza (#2) 
1.1. i. Osano Beato (#3).  
 
 
  

2a Geração (Filhos) 
 

1.1. Osano Beato (#3) (Antônio1).  Ele casou com Ursulina Alves (#4).   
 

Filho de Osano Beato (#3) e Ursulina Alves (#4) 
1.1.1. i. Bertina (#5).  
1.1.2. ii. João Lamberto (#6).  
1.1.3. iii. Terezinha (#7).  
1.1.4. iv. Diolino Beato (#8).  
1.1.5. v. Antônia (#9).  
1.1.6. vi. Antônio Beato (#10).  
1.1.7. vii. José Beato (#11).  
 
 
  

3a Geração (Netos) 
 

1.1.1. Bertina (#5) (Osano2, Antônio1).  Ela casou com Raimundo Suplício (#12).   
 

Filho de Bertina (#5) e Raimundo Suplício (#12) 
1.1.1.1. i. Evangelina (#45).  
1.1.1.2. ii. Nazaré (#46).  
1.1.1.3. iii. Laurita (#47).  
 
 

1.1.2. João Lamberto (#6) (Osano2, Antônio1).   

 

1.1.3. Terezinha (#7) (Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4. Diolino Beato (#8) (Osano2, Antônio1).  Ele casou com Maria Francisca (#43), filha de Emenegildo (#30) 
(Silvério Ribeiro1) e Elvira (#42).   
 

Filho de Diolino Beato (#8) e Maria Francisca (#43) 
1.1.4.1. i. Zulmira (#48).  
1.1.4.2. ii. Maria Filha (#49).  
1.1.4.3. iii. Ursolina (#50).  
1.1.4.4. iv. Adir (#51).  
 
 

1.1.5. Antônia (#9) (Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6. Antônio Beato (#10) (Osano2, Antônio1).  Ele casou com Guilhermina Matos (Miúda) (#13), filha de Silvério 
Ribeiro Matos (#15) e Laurina Pereira Matos (#14) (Emídio1).   

 

Filho de Antônio Beato (#10) e Guilhermina Matos (Miúda) (#13) 
1.1.6.1. i. Vilenio (#52).  
1.1.6.2. ii. Daldiva (#53).  
1.1.6.3. iii. Elmíria (#54).  
1.1.6.4. iv. Nemias (#55).  
1.1.6.5. v. Edna (#56).  
1.1.6.6. vi. Irene Beato (#57).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

262 

 

1.1.6.7. vii. Evanil (#58).  
1.1.6.8. viii. Delvanice (#59).  
1.1.6.9. ix. Ovídia (#60).  
1.1.6.10. x. Noemi (Doutora) (#61).  
1.1.6.11. xi. Antônia (Tonha da Pousada) (#62).  
 
 

1.1.7. José Beato (#11) (Osano2, Antônio1).  Ele casou com Laurentina Matos (#34), filha de Silvério Ribeiro 
Matos (#15) e Laurina Pereira Matos (#14) (Emídio1).   

 

Filho de José Beato (#11) e Laurentina Matos (#34) 
1.1.7.1. i. José (Paizinho) (#64).  
1.1.7.2. ii. Almerinda (#65).  
1.1.7.3. iii. Jovan (#66).  
1.1.7.4. iv. Martina (#67).  
1.1.7.5. v. Joezi (#68).  
1.1.7.6. vi. Jaci (#69).  
1.1.7.7. vii. Diomar (Santinha) (#70).  
1.1.7.8. viii. Walmir (#71).  
1.1.7.9. ix. Laurina (Tia Nem) (#72).  
1.1.7.10. x. Moisés (#73).  
1.1.7.11. xi. Miratan (#74).  
 
 
  

4a Geração (Bisnetos) 
 

1.1.1.1. Evangelina (#45) (Raimundo Suplício1).  Ela casou com Edito (#207).   
 

Filho de Evangelina (#45) e Edito (#207) 
1.1.1.1.1. i. Jardilene (#208).  
1.1.1.1.2. ii. Edilene (#209).  
1.1.1.1.3. iii. Edito Filho (#210).  
1.1.1.1.4. iv. Gesivaldo (#211).  
1.1.1.1.5. v. Agnaldo (#212).  
1.1.1.1.6. vi. Jacilene (#213).  
 
 

1.1.1.2. Nazaré (#46) (Raimundo Suplício1).  Ela casou com José Dengoso (#219).   
 

Filho de Nazaré (#46) e José Dengoso (#219) 
1.1.1.2.1. i. Didica (#220).  
1.1.1.2.2. ii. Ariosman (#221).  
1.1.1.2.3. iii. Dalmaciano (#222).  
1.1.1.2.4. iv. Gumercindo (Vereador) (#223).  
 
 

1.1.1.3. Laurita (#47) (Raimundo Suplício1).  Ela casou com Walmir (#71), filho de José Beato (#11) (Osano2, 

Antônio1) e Laurentina Matos (#34) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Laurita (#47) e Walmir (#71) 
1.1.1.3.1. i. Iara (#156).  
1.1.1.3.2. ii. Valdelice (#157).  
1.1.1.3.3. iii. Lucirene (#158).  
1.1.1.3.4. iv. Vilmar (#159).  
1.1.1.3.5. v. Valdirene (#160).  
 
 

1.1.4.1. Zulmira (#48) (Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Zulmira (#48) 
1.1.4.1.1. i. Jailson (#278).  
1.1.4.1.2. ii. Paulo Jr. (#279).  
1.1.4.1.3. iii. Raquel (#280).  
1.1.4.1.4. iv. Luzane (#281).  
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

263 

 

1.1.4.2. Maria Filha (#49) (Diolino3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Acilon (#282).   
 

Filho de Maria Filha (#49) e Acilon (#282) 
1.1.4.2.1. i. Artemisia (#283).  
1.1.4.2.2. ii. Acilon Filho (#284).  
 
 

1.1.4.3. Ursolina (#50) (Diolino3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Vilenio (#52), filho de Antônio Beato (#10) 
(Osano2, Antônio1) e Guilhermina Matos (Miúda) (#13) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Ursolina (#50) e Vilenio (#52) 
1.1.4.3.1. i. Railane (#78).  
1.1.4.3.2. ii. Raí (#79).  
1.1.4.3.3. iii. Carlos (#80).  
1.1.4.3.4. iv. Safira (#81).  
1.1.4.3.5. v. Fabiana (#82).  
 
 

1.1.4.4. Adir (#51) (Diolino3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Daldiva (#53), filha de Antônio Beato (#10) 
(Osano2, Antônio1) e Guilhermina Matos (Miúda) (#13) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Adir (#51) e Daldiva (#53) 
1.1.4.4.1. i. Odiel (#83).  
1.1.4.4.2. ii. Marijane (#84).  
1.1.4.4.3. iii. Arisnéia (#85).  
1.1.4.4.4. iv. Edson (#86).  
1.1.4.4.5. v. Daldivina (#87).  
 
 

1.1.6.1. Vilenio (#52) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Ursolina (#50), filha de Diolino Beato (#8) 
(Osano2, Antônio1) e Maria Francisca (#43) (Emenegildo2, Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Vilenio (#52) e Ursolina (#50) 
1.1.4.3.1. i. Railane (#78).  
1.1.4.3.2. ii. Raí (#79).  
1.1.4.3.3. iii. Carlos (#80).  
1.1.4.3.4. iv. Safira (#81).  
1.1.4.3.5. v. Fabiana (#82).  
 
 

1.1.6.2. Daldiva (#53) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Adir (#51), filho de Diolino Beato (#8) 
(Osano2, Antônio1) e Maria Francisca (#43) (Emenegildo2, Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Daldiva (#53) e Adir (#51) 
1.1.4.4.1. i. Odiel (#83).  
1.1.4.4.2. ii. Marijane (#84).  
1.1.4.4.3. iii. Arisnéia (#85).  
1.1.4.4.4. iv. Edson (#86).  
1.1.4.4.5. v. Daldivina (#87).  
 
 

1.1.6.3. Elmíria (#54) (Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.4. Nemias (#55) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Antonia (#88).   
 

Filho de Nemias (#55) e Antonia (#88) 
1.1.6.4.1. i. Silvanete (#89).  
1.1.6.4.2. ii. Silvania (#90).  
1.1.6.4.3. iii. Gislene (#91).  
1.1.6.4.4. iv. Orlei (#92).  
1.1.6.4.5. v. Nanda (#93).  
1.1.6.4.6. vi. Geane (#94).  
1.1.6.4.7. vii. Elzivam (#95).  
1.1.6.4.8. viii. Orlean (#96).  
1.1.6.4.9. ix. Nilvam (#97).  
 
 

1.1.6.5. Edna (#56) (Antônio3, Osano2, Antônio1).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

264 

 

 

1.1.6.6. Irene Beato (#57) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Luis (#98).   
 

Filho de Irene Beato (#57) e Luis (#98) 
1.1.6.6.1. i. Irenir (#99).  
1.1.6.6.2. ii. Luciano (#100).  
1.1.6.6.3. iii. Luciana (#101).  
1.1.6.6.4. iv. Ana Lucia (#102).  
1.1.6.6.5. v. Ana Paula (#103).  
1.1.6.6.6. vi. Luana (#104).  
1.1.6.6.7. vii. Rafael (#105).  
1.1.6.6.8. viii. Luis Carlos (#106).  
 
 

1.1.6.7. Evanil (#58) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Dalvino (#107).   
 

Filho de Evanil (#58) e Dalvino (#107) 
1.1.6.7.1. i. Rosana (#108).  
1.1.6.7.2. ii. Vanessa (#109).  
 
 

1.1.6.8. Delvanice (#59) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Acilon (#110).   
 

Filho de Delvanice (#59) e Acilon (#110) 
1.1.6.8.1. i. Daniela (#111).  
1.1.6.8.2. ii. Elcivan (#112).  
1.1.6.8.3. iii. Elisnan (#113).  
1.1.6.8.4. iv. Naiana (#114).  
1.1.6.8.5. v. Jame (#115).  
 
 

1.1.6.9. Ovídia (#60) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Delmiro (#237).   
 

Filho de Ovídia (#60) e Delmiro (#237) 
1.1.6.9.1. i. Maurício (#238).  
1.1.6.9.2. ii. Angelina (#239).  
 
 

1.1.6.10. Noemi (Doutora) (#61) (Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.11. Antônia (Tonha da Pousada) (#62) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com José (Paizinho) (#64), 
filho de José Beato (#11) (Osano2, Antônio1) e Laurentina Matos (#34) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Antônia (Tonha da Pousada) (#62) e José (Paizinho) (#64) 
1.1.6.11.1
. 

i. Josivan (#75).  

1.1.6.11.2
. 

ii. Ismael (#76).  

1.1.6.11.3
. 

iii. Jeisiane (#77).  

 
 

1.1.7.1. José (Paizinho) (#64) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Antônia (Tonha da Pousada) (#62), filha 

de Antônio Beato (#10) (Osano2, Antônio1) e Guilhermina Matos (Miúda) (#13) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de José (Paizinho) (#64) e Antônia (Tonha da Pousada) (#62) 
1.1.6.11.1
. 

i. Josivan (#75).  

1.1.6.11.2
. 

ii. Ismael (#76).  

1.1.6.11.3
. 

iii. Jeisiane (#77).  

 
 

1.1.7.2. Almerinda (#65) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Juraci (#116).   
 

Filho de Almerinda (#65) e Juraci (#116) 
1.1.7.2.1. i. Iraciene (#117).  
1.1.7.2.2. ii. Ana Cláudia (A jovem) (#118).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

265 

 

1.1.7.2.3. iii. Sirlene (#119).  
1.1.7.2.4. iv. Rosineide (#120).  
1.1.7.2.5. v. Silas (#121).  
1.1.7.2.6. vi. Juraildes (#122).  
1.1.7.2.7. vii. Ronaldo (#123).  
1.1.7.2.8. viii. Nubia (#124).  
1.1.7.2.9. ix. Claudiana (#125).  
1.1.7.2.10
. 

x. Givoene (#126).  

 
 

1.1.7.3. Jovan (#66) (José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.4. Martina (#67) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Ariosvaldo (#127).   
 

Filho de Martina (#67) e Ariosvaldo (#127) 
1.1.7.4.1. i. Josilene (#128).  
1.1.7.4.2. ii. Marineide (#129).  
1.1.7.4.3. iii. Arnon (#130).  
1.1.7.4.4. iv. Antonia (#131).  
1.1.7.4.5. v. Maureni (#132).  
1.1.7.4.6. vi. Raquel (#133).  
1.1.7.4.7. vii. Eloide (#134).  
1.1.7.4.8. viii. Larissa (#135).  
1.1.7.4.9. ix. Mirian (#136).  
 
 

1.1.7.5. Joezi (#68) (José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.6. Jaci (#69) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Davi (#137).   
 

Filho de Jaci (#69) e Davi (#137) 
1.1.7.6.1. i. Raimundo Neto (#138).  
1.1.7.6.2. ii. Geni (#139).  
1.1.7.6.3. iii. Dazinete (#140).  
1.1.7.6.4. iv. Zeleni (#141).  
1.1.7.6.5. v. Genivaldo (#142).  
1.1.7.6.6. vi. Vanda (#143).  
1.1.7.6.7. vii. Leila (#144).  
1.1.7.6.8. viii. André (#145).  
1.1.7.6.9. ix. Romário (#146).  
1.1.7.6.10
. 

x. Márcia (#147).  

1.1.7.6.11
. 

xi. Genon (#148).  

1.1.7.6.12
. 

xii. Ronan (#149).  

 
 

1.1.7.7. Diomar (Santinha) (#70) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Venceslau (#150).   
 

Filho de Diomar (Santinha) (#70) e Venceslau (#150) 
1.1.7.7.1. i. Edvam (#151).  
1.1.7.7.2. ii. Ednei (#152).  
 
 

1.1.7.8. Walmir (#71) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Laurita (#47), filha de Raimundo Suplício (#12) e 

Bertina (#5) (Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Walmir (#71) e Laurita (#47) 
1.1.1.3.1. i. Iara (#156).  
1.1.1.3.2. ii. Valdelice (#157).  
1.1.1.3.3. iii. Lucirene (#158).  
1.1.1.3.4. iv. Vilmar (#159).  
1.1.1.3.5. v. Valdirene (#160).  
 
 

1.1.7.9. Laurina (Tia Nem) (#72) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Adelsino (#172), filho de Elieser 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

266 

 

Pereira (#173) e Nelsa Pereira (#174) (Pedro Celestino1).   

 

Filho de Laurina (Tia Nem) (#72) e Adelsino (#172) 
1.1.7.9.1. i. Laurineide (#179).  
1.1.7.9.2. ii. Adelsinê (#180).  
1.1.7.9.3. iii. Léia (#181).  
1.1.7.9.4. iv. Abgail (#182).  
1.1.7.9.5. v. Adelsino Jr. (#183).  
 
 

1.1.7.10. Moisés (#73) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Osali (#184).   
 

Filho de Moisés (#73) e Osali (#184) 
1.1.7.10.1
. 

i. Osailde (#185).  

1.1.7.10.2
. 

ii. Juliene (#186).  

1.1.7.10.3
. 

iii. Ilana (#187).  

1.1.7.10.4
. 

iv. Osani (#188).  

1.1.7.10.5
. 

v. Marciana (#189).  

1.1.7.10.6
. 

vi. Iolanda (#190).  

1.1.7.10.7
. 

vii. Solene (#191).  

 
 

1.1.7.11. Miratan (#74) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Maria dos Prazeres (#200).   
 

Filho de Miratan (#74) e Maria dos Prazeres (#200) 
1.1.7.11.1
. 

i. Natanael (#201).  

1.1.7.11.2
. 

ii. Patrícia (#202).  

1.1.7.11.3
. 

iii. Elizângela (#203).  

1.1.7.11.4
. 

iv. Miriam (#204).  

 
 
  

5a Geração (Tataranetos) 
 

1.1.1.1.1. Jardilene (#208) (Edito1).   

 

1.1.1.1.2. Edilene (#209) (Edito1).  Ela casou com Francisco (#177), filho de Elieser Pereira (#173) e Nelsa Pereira 
(#174) (Pedro Celestino1).   

 

Filho de Edilene (#209) e Francisco (#177) 
1.1.1.1.2.
1. 

i. Iury (#214).  

1.1.1.1.2.
2. 

ii. Taís (#215).  

1.1.1.1.2.
3. 

iii. Laís (#216).  

 
 

1.1.1.1.3. Edito Filho (#210) (Edito1).  Ele casou com Dazinete (#140), filha de Davi (#137) e Jaci (#69) (José3, 

Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Edito Filho (#210) e Dazinete (#140) 
1.1.1.1.3.
1. 

i. Rosana (#217).  

1.1.1.1.3.
2. 

ii. Milena (#218).  

 
 

1.1.1.1.4. Gesivaldo (#211) (Edito1).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

267 

 

 

1.1.1.1.5. Agnaldo (#212) (Edito1).   

 

1.1.1.1.6. Jacilene (#213) (Edito1).  Ela casou com Arnon (#224).   
 

Filho de Jacilene (#213) e Arnon (#224) 
1.1.1.1.6.
1. 

i. Iasmin (#225).  

 
 

1.1.1.2.1. Didica (#220) (José Dengoso1).  Ela casou com Eurípedes (#270).   
 

Filho de Didica (#220) e Eurípedes (#270) 
1.1.1.2.1.
1. 

i. Dejane (#271).  

1.1.1.2.1.
2. 

ii. Dejanire (#272).  

1.1.1.2.1.
3. 

iii. Jaime (#273).  

1.1.1.2.1.
4. 

iv. Cleidiane (#274).  

 
 

1.1.1.2.2. Ariosman (#221) (José Dengoso1).  Ele casou com Dalvina (#275).   
 

Filho de Ariosman (#221) e Dalvina (#275) 
1.1.1.2.2.
1. 

i. Daiana (#276).  

1.1.1.2.2.
2. 

ii. Débora (#277).  

 
 

1.1.1.2.3. Dalmaciano (#222) (José Dengoso1).  Ele casou com Zeleni (#141), filha de Davi (#137) e Jaci (#69) 
(José3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Dalmaciano (#222) e Zeleni (#141) 
1.1.1.2.3.
1. 

i. Daniel (#226).  

1.1.1.2.3.
2. 

ii. Keila (#227).  

1.1.1.2.3.
3. 

iii. Leiliane (#228).  

1.1.1.2.3.
4. 

iv. Fernando (#229).  

1.1.1.2.3.
5. 

v. Samuel (#230).  

 
 

1.1.1.2.4. Gumercindo (Vereador) (#223) (José Dengoso1).  Ele casou com Maria Helena (#231).   
 

Filho de Gumercindo (Vereador) (#223) e Maria Helena (#231) 
1.1.1.2.4.
1. 

i. Genivaldo (#232).  

1.1.1.2.4.
2. 

ii. Genivan (#233).  

1.1.1.2.4.
3. 

iii. Gerdiley (#234).  

1.1.1.2.4.
4. 

iv. Eliane (#235).  

1.1.1.2.4.
5. 

v. Gilmaria (#236).  

 
 

1.1.1.3.1. Iara (#156) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.3.2. Valdelice (#157) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.3.3. Lucirene (#158) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.3.4. Vilmar (#159) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.3.5. Valdirene (#160) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Fleudison (#161).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

268 

 

 

Filho de Valdirene (#160) e Fleudison (#161) 
1.1.1.3.5.
1. 

i. Karen (#162).  

1.1.1.3.5.
2. 

ii. Keren (#163).  

 
 

1.1.4.1.1. Jailson (#278).   
 

1.1.4.1.2. Paulo Jr. (#279).   
 

1.1.4.1.3. Raquel (#280).   
 

1.1.4.1.4. Luzane (#281).   
 

1.1.4.2.1. Artemisia (#283) (Acilon1).   

 

1.1.4.2.2. Acilon Filho (#284) (Acilon1).   

 

1.1.4.3.1. Railane (#78) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.3.2. Raí (#79) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.3.3. Carlos (#80) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.3.4. Safira (#81) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.3.5. Fabiana (#82) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.4.1. Odiel (#83) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.4.2. Marijane (#84) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.4.3. Arisnéia (#85) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.4.4. Edson (#86) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.4.5. Daldivina (#87) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.4.3.1. Railane (#78) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Railane (#78).  
1.1.4.3.2. Raí (#79) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Raí (#79).  
1.1.4.3.3. Carlos (#80) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Carlos (#80).  
1.1.4.3.4. Safira (#81) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Safira (#81).  
1.1.4.3.5. Fabiana (#82) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Fabiana (#82).  
1.1.4.4.1. Odiel (#83) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Odiel (#83).  
1.1.4.4.2. Marijane (#84) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Marijane (#84).  
1.1.4.4.3. Arisnéia (#85) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Arisnéia (#85).  
1.1.4.4.4. Edson (#86) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Edson (#86).  
1.1.4.4.5. Daldivina (#87) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Daldivina (#87).  
1.1.6.4.1. Silvanete (#89) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Silvanete (#89) 
1.1.6.4.1.
1. 

i. Oksana (#285).  

 
 

1.1.6.4.2. Silvania (#90) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

269 

 

1.1.6.4.3. Gislene (#91) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.4.4. Orlei (#92) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.4.5. Nanda (#93) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.4.6. Geane (#94) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.4.7. Elzivam (#95) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.4.8. Orlean (#96) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.4.9. Nilvam (#97) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.6.1. Irenir (#99) (Luis1).   

 

1.1.6.6.2. Luciano (#100) (Luis1).   

 

1.1.6.6.3. Luciana (#101) (Luis1).   

 

1.1.6.6.4. Ana Lucia (#102) (Luis1).   

 

1.1.6.6.5. Ana Paula (#103) (Luis1).   

 

1.1.6.6.6. Luana (#104) (Luis1).   

 

1.1.6.6.7. Rafael (#105) (Luis1).   

 

1.1.6.6.8. Luis Carlos (#106) (Luis1).   

 

1.1.6.7.1. Rosana (#108) (Dalvino1).   

 

1.1.6.7.2. Vanessa (#109) (Dalvino1).   

 

1.1.6.8.1. Daniela (#111) (Acilon1).   

 

1.1.6.8.2. Elcivan (#112) (Acilon1).   

 

1.1.6.8.3. Elisnan (#113) (Acilon1).   

 

1.1.6.8.4. Naiana (#114) (Acilon1).   

 

1.1.6.8.5. Jame (#115) (Acilon1).   

 

1.1.6.9.1. Maurício (#238) (Delmiro1).  Ele casou com Josilene (#128), filha de Ariosvaldo (#127) e Martina (#67) 
(José3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Maurício (#238) e Josilene (#128) 
1.1.6.9.1.
1. 

i. Vitória (#240).  

1.1.6.9.1.
2. 

ii. Sofia (#241).  

 
 

1.1.6.9.2. Angelina (#239) (Delmiro1).  Ela casou com Leonardo (#242).   
 

Filho de Angelina (#239) e Leonardo (#242) 
1.1.6.9.2.
1. 

i. Mateus (#243).  

 
 

1.1.6.11.1. Josivan (#75) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.11.2. Ismael (#76) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.11.3. Jeisiane (#77) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.6.11.1. Josivan (#75) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Josivan (#75).  
1.1.6.11.2. Ismael (#76) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

270 

 

Consulte a entrada anterior de Ismael (#76).  
1.1.6.11.3. Jeisiane (#77) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Jeisiane (#77).  
1.1.7.2.1. Iraciene (#117) (Juraci1).  Ela casou com Adelino (#244).   
 

Filho de Iraciene (#117) e Adelino (#244) 
1.1.7.2.1.
1. 

i. Rose (#245).  

1.1.7.2.1.
2. 

ii. Raisa (#246).  

1.1.7.2.1.
3. 

iii. Denise (#247).  

1.1.7.2.1.
4. 

iv. Alex (#248).  

1.1.7.2.1.
5. 

v. Alan (#249).  

1.1.7.2.1.
6. 

vi. Ítala Keise (#250).  

1.1.7.2.1.
7. 

vii. Játila Iume (#251).  

 
 

1.1.7.2.2. Ana Cláudia (A jovem) (#118) (Juraci1).   

 

1.1.7.2.3. Sirlene (#119) (Juraci1).   

 

1.1.7.2.4. Rosineide (#120) (Juraci1).   

 

1.1.7.2.5. Silas (#121) (Juraci1).   

 

1.1.7.2.6. Juraildes (#122) (Juraci1).   

 

1.1.7.2.7. Ronaldo (#123) (Juraci1).  Ele casou com Marineide (#129), filha de Ariosvaldo (#127) e Martina (#67) 
(José3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Ronaldo (#123) e Marineide (#129) 
1.1.7.2.7.
1. 

i. Cristiano (#252).  

1.1.7.2.7.
2. 

ii. Michael (#253).  

1.1.7.2.7.
3. 

iii. Lana (#254).  

 
 

1.1.7.2.8. Nubia (#124) (Juraci1).   

 

1.1.7.2.9. Claudiana (#125) (Juraci1).   

 

1.1.7.2.10. Givoene (#126) (Juraci1).   

 

1.1.7.4.1. Josilene (#128) (Ariosvaldo1).  Ela casou com Maurício (#238), filho de Delmiro (#237) e Ovídia (#60) 
(Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Josilene (#128) e Maurício (#238) 
1.1.6.9.1.
1. 

i. Vitória (#240).  

1.1.6.9.1.
2. 

ii. Sofia (#241).  

 
 

1.1.7.4.2. Marineide (#129) (Ariosvaldo1).  Ela casou com Ronaldo (#123), filho de Juraci (#116) e Almerinda (#65) 
(José3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Marineide (#129) e Ronaldo (#123) 
1.1.7.2.7.
1. 

i. Cristiano (#252).  

1.1.7.2.7.
2. 

ii. Michael (#253).  

1.1.7.2.7.
3. 

iii. Lana (#254).  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

271 

 

 

1.1.7.4.3. Arnon (#130) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.7.4.4. Antonia (#131) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.7.4.5. Maureni (#132) (Ariosvaldo1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 

Filho de Maureni (#132) 
1.1.7.4.5.
1. 

i. Raniere (#255).  

1.1.7.4.5.
2. 

ii. Igor (#256).  

1.1.7.4.5.
3. 

iii. Felipe (#257).  

1.1.7.4.5.
4. 

iv. Daniela (#258).  

1.1.7.4.5.
5. 

v. Taís (#259).  

1.1.7.4.5.
6. 

vi. Luís Antônio (#260).  

1.1.7.4.5.
7. 

vii. Jaiane (#261).  

 
 

1.1.7.4.6. Raquel (#133) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.7.4.7. Eloide (#134) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.7.4.8. Larissa (#135) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.7.4.9. Mirian (#136) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.7.6.1. Raimundo Neto (#138) (Davi1).  Ele casou com Raimunda (#262).   
 

Filho de Raimundo Neto (#138) e Raimunda (#262) 
1.1.7.6.1.
1. 

i. Jussara (#263).  

1.1.7.6.1.
2. 

ii. Rafael (#264).  

 
 

1.1.7.6.2. Geni (#139) (Davi1).   

 

1.1.7.6.3. Dazinete (#140) (Davi1).  Ela casou com Edito Filho (#210), filho de Edito (#207) e Evangelina (#45) 
(Raimundo Suplício1).   

 

Filho de Dazinete (#140) e Edito Filho (#210) 
1.1.1.1.3.
1. 

i. Rosana (#217).  

1.1.1.1.3.
2. 

ii. Milena (#218).  

 
 

1.1.7.6.4. Zeleni (#141) (Davi1).  Ela casou com Dalmaciano (#222), filho de José Dengoso (#219) e Nazaré (#46) 
(Raimundo Suplício1).   

 

Filho de Zeleni (#141) e Dalmaciano (#222) 
1.1.1.2.3.
1. 

i. Daniel (#226).  

1.1.1.2.3.
2. 

ii. Keila (#227).  

1.1.1.2.3.
3. 

iii. Leiliane (#228).  

1.1.1.2.3.
4. 

iv. Fernando (#229).  

1.1.1.2.3.
5. 

v. Samuel (#230).  

 
 

1.1.7.6.5. Genivaldo (#142) (Davi1).   

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

272 

 

1.1.7.6.6. Vanda (#143) (Davi1).   

 

1.1.7.6.7. Leila (#144) (Davi1).   

 

1.1.7.6.8. André (#145) (Davi1).   

 

1.1.7.6.9. Romário (#146) (Davi1).   

 

1.1.7.6.10. Márcia (#147) (Davi1).  Ela casou com Cleidimar (#265).   
 

Filho de Márcia (#147) e Cleidimar (#265) 
1.1.7.6.10
.1. 

i. Marcos Felipe (#266).  

1.1.7.6.10
.2. 

ii. Lucas (#267).  

 
 

1.1.7.6.11. Genon (#148) (Davi1).   

 

1.1.7.6.12. Ronan (#149) (Davi1).   

 

1.1.7.7.1. Edvam (#151) (Venceslau1).   

 

1.1.7.7.2. Ednei (#152) (Venceslau1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 

Filho de Ednei (#152) 
1.1.7.7.2.
1. 

i. Naiane (#153).  

1.1.7.7.2.
2. 

ii. Amarildo (#154).  

1.1.7.7.2.
3. 

iii. Ester (#155).  

 
 

1.1.1.3.1. Iara (#156) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Iara (#156).  
1.1.1.3.2. Valdelice (#157) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Valdelice (#157).  
1.1.1.3.3. Lucirene (#158) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Lucirene (#158).  
1.1.1.3.4. Vilmar (#159) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Vilmar (#159).  
1.1.1.3.5. Valdirene (#160) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Valdirene (#160).  
1.1.7.9.1. Laurineide (#179) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.7.9.2. Adelsinê (#180) (Adelsino2, Elieser Pereira1).  Ele casou com Maria Neta (#268).   
 

Filho de Adelsinê (#180) e Maria Neta (#268) 
1.1.7.9.2.
1. 

i. Ramires (#269).  

 
 

1.1.7.9.3. Léia (#181) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.7.9.4. Abgail (#182) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.7.9.5. Adelsino Jr. (#183) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.7.10.1. Osailde (#185) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.10.2. Juliene (#186) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 

Filho de Juliene (#186) 
1.1.7.10.2
.1. 

i. Amanda (#192).  

 
 

1.1.7.10.3. Ilana (#187) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

273 

 

1.1.7.10.4. Osani (#188) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 

Filho de Osani (#188) 
1.1.7.10.4
.1. 

i. Miguel (#193).  

1.1.7.10.4
.2. 

ii. Eduarda (#194).  

 
 

1.1.7.10.5. Marciana (#189) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.10.6. Iolanda (#190) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.10.7. Solene (#191) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Éder (#195).   
 

Filho de Solene (#191) e Éder (#195) 
1.1.7.10.7
.1. 

i. Danilo (#196).  

1.1.7.10.7
.2. 

ii. Daniel (#197).  

1.1.7.10.7
.3. 

iii. Daniela (#198).  

1.1.7.10.7
.4. 

iv. Davi (#199).  

 
 

1.1.7.11.1. Natanael (#201) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.11.2. Patrícia (#202) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.11.3. Elizângela (#203) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.7.11.4. Miriam (#204) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Darley (#205).   
 

Filho de Miriam (#204) e Darley (#205) 
1.1.7.11.4
.1. 

i. Cássia Manuela (#206).  

 
 
  

6a Geração (Tatara(2netos) 
 

1.1.1.1.2.1. Iury (#214) (Francisco2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.2.2. Taís (#215) (Francisco2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.2.3. Laís (#216) (Francisco2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.3.1. Rosana (#217) (Edito Filho2, Edito1).   

 

1.1.1.1.3.2. Milena (#218) (Edito Filho2, Edito1).   

 

1.1.1.1.6.1. Iasmin (#225) (Arnon1).   

 

1.1.1.2.1.1. Dejane (#271) (Eurípedes1).   

 

1.1.1.2.1.2. Dejanire (#272) (Eurípedes1).   

 

1.1.1.2.1.3. Jaime (#273) (Eurípedes1).   

 

1.1.1.2.1.4. Cleidiane (#274) (Eurípedes1).   

 

1.1.1.2.2.1. Daiana (#276) (Ariosman2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.2.2. Débora (#277) (Ariosman2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.3.1. Daniel (#226) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.3.2. Keila (#227) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

274 

 

1.1.1.2.3.3. Leiliane (#228) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.3.4. Fernando (#229) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.3.5. Samuel (#230) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.4.1. Genivaldo (#232) (Gumercindo (Vereador)2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.4.2. Genivan (#233) (Gumercindo (Vereador)2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.4.3. Gerdiley (#234) (Gumercindo (Vereador)2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.4.4. Eliane (#235) (Gumercindo (Vereador)2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.2.4.5. Gilmaria (#236) (Gumercindo (Vereador)2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.3.5.1. Karen (#162) (Fleudison1).   

 

1.1.1.3.5.2. Keren (#163) (Fleudison1).   

 

1.1.6.4.1.1. Oksana (#285).   
 

1.1.6.9.1.1. Vitória (#240) (Maurício2, Delmiro1).   

 

1.1.6.9.1.2. Sofia (#241) (Maurício2, Delmiro1).   

 

1.1.6.9.2.1. Mateus (#243) (Leonardo1).   

 

1.1.7.2.1.1. Rose (#245) (Adelino1).   

 

1.1.7.2.1.2. Raisa (#246) (Adelino1).   

 

1.1.7.2.1.3. Denise (#247) (Adelino1).   

 

1.1.7.2.1.4. Alex (#248) (Adelino1).   

 

1.1.7.2.1.5. Alan (#249) (Adelino1).   

 

1.1.7.2.1.6. Ítala Keise (#250) (Adelino1).   

 

1.1.7.2.1.7. Játila Iume (#251) (Adelino1).   

 

1.1.7.2.7.1. Cristiano (#252) (Ronaldo2, Juraci1).   

 

1.1.7.2.7.2. Michael (#253) (Ronaldo2, Juraci1).   

 

1.1.7.2.7.3. Lana (#254) (Ronaldo2, Juraci1).   

 

1.1.6.9.1.1. Vitória (#240) (Maurício2, Delmiro1).   

Consulte a entrada anterior de Vitória (#240).  
1.1.6.9.1.2. Sofia (#241) (Maurício2, Delmiro1).   

Consulte a entrada anterior de Sofia (#241).  
1.1.7.2.7.1. Cristiano (#252) (Ronaldo2, Juraci1).   

Consulte a entrada anterior de Cristiano (#252).  
1.1.7.2.7.2. Michael (#253) (Ronaldo2, Juraci1).   

Consulte a entrada anterior de Michael (#253).  
1.1.7.2.7.3. Lana (#254) (Ronaldo2, Juraci1).   

Consulte a entrada anterior de Lana (#254).  
1.1.7.4.5.1. Raniere (#255).   
 

1.1.7.4.5.2. Igor (#256).   
 

1.1.7.4.5.3. Felipe (#257).   
 

1.1.7.4.5.4. Daniela (#258).   
 

1.1.7.4.5.5. Taís (#259).   
 

1.1.7.4.5.6. Luís Antônio (#260).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

275 

 

 

1.1.7.4.5.7. Jaiane (#261).   
 

1.1.7.6.1.1. Jussara (#263) (Raimundo Neto2, Davi1).   

 

1.1.7.6.1.2. Rafael (#264) (Raimundo Neto2, Davi1).   

 

1.1.1.1.3.1. Rosana (#217) (Edito Filho2, Edito1).   

Consulte a entrada anterior de Rosana (#217).  
1.1.1.1.3.2. Milena (#218) (Edito Filho2, Edito1).   

Consulte a entrada anterior de Milena (#218).  
1.1.1.2.3.1. Daniel (#226) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

Consulte a entrada anterior de Daniel (#226).  
1.1.1.2.3.2. Keila (#227) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

Consulte a entrada anterior de Keila (#227).  
1.1.1.2.3.3. Leiliane (#228) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

Consulte a entrada anterior de Leiliane (#228).  
1.1.1.2.3.4. Fernando (#229) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

Consulte a entrada anterior de Fernando (#229).  
1.1.1.2.3.5. Samuel (#230) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

Consulte a entrada anterior de Samuel (#230).  
1.1.7.6.10.1. Marcos Felipe (#266) (Cleidimar1).   

 

1.1.7.6.10.2. Lucas (#267) (Cleidimar1).   

 

1.1.7.7.2.1. Naiane (#153).   
 

1.1.7.7.2.2. Amarildo (#154).   
 

1.1.7.7.2.3. Ester (#155).   
 

1.1.7.9.2.1. Ramires (#269) (Adelsinê3, Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.7.10.2.1. Amanda (#192).   
 

1.1.7.10.4.1. Miguel (#193).   
 

1.1.7.10.4.2. Eduarda (#194).   
 

1.1.7.10.7.1. Danilo (#196) (Éder1).   

 

1.1.7.10.7.2. Daniel (#197) (Éder1).   

 

1.1.7.10.7.3. Daniela (#198) (Éder1).   

 

1.1.7.10.7.4. Davi (#199) (Éder1).   

 

1.1.7.11.4.1. Cássia Manuela (#206) (Darley1). 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

276 

 

 
APÊNDICE B - DESCENDENTES DE JOSÉ DELFINO E MARIA JACINTA 

 
Relatório com sistema de numeração D’Aboville 

 

1a Geração 
 

1. José Delfino (#27).  Ele casou com Maria Jacinta (#28).   
 

Filho de José Delfino (#27) e Maria Jacinta (#28) 
1.1. i. Guardina (#25).  
1.2. ii. Luis Bento (#29).  
 
 
  

2a Geração (Filhos) 
 

1.1. Guardina (#25) (José Delfino1).  Ela casou com Emídio Pereira (#26).   
 

Filho de Guardina (#25) e Emídio Pereira (#26) 
1.1.1. i. Laurina Pereira Matos (#14).  
1.1.2. ii. Romoaldo (#16).  
1.1.3. iii. Cipriano Pereira (#17).  
1.1.4. iv. Ana (#18).  
1.1.5. v. Ricardo (#19).  
1.1.6. vi. Joventina (#20).  
1.1.7. vii. Agda (#21).  
1.1.8. viii. Otávia (#22).  
1.1.9. ix. Chiquinha (#23).  
1.1.10. x. Maria Madalena (#24).  
 
 

1.2. Luis Bento (#29) (José Delfino1).   

 
  

3a Geração (Netos) 
 

1.1.1. Laurina Pereira Matos (#14) (Emídio1).  Ela casou com Silvério Ribeiro Matos (#15).   
 

Filho de Laurina Pereira Matos (#14) e Silvério Ribeiro Matos (#15) 
1.1.1.1. i. Laurentina Matos (#34).  
1.1.1.2. ii. Guilhermina Matos (Miúda) (#13).  
1.1.1.3. iii. Emenegildo (#30).  
1.1.1.4. iv. Moisés (#31).  
1.1.1.5. v. Agenor (#32).  
1.1.1.6. vi. Dionísio (#33).  
1.1.1.7. vii. Inácio (#35).  
 
 

1.1.2. Romoaldo (#16) (Emídio1).   

 

1.1.3. Cipriano Pereira (#17) (Emídio1).   

 

1.1.4. Ana (#18) (Emídio1).   

 

1.1.5. Ricardo (#19) (Emídio1).   

 

1.1.6. Joventina (#20) (Emídio1).   

 

1.1.7. Agda (#21) (Emídio1).   

 

1.1.8. Otávia (#22) (Emídio1).   

 

1.1.9. Chiquinha (#23) (Emídio1).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

277 

 

 

1.1.10. Maria Madalena (#24) (Emídio1).  Ela casou com Ladislau (#36).   
 

Filho de Maria Madalena (#24) e Ladislau (#36) 
1.1.10.1. i. Diniz (#37).  
1.1.10.2. ii. Edna (#38).  
1.1.10.3. iii. Inocência (#39).  
1.1.10.4. iv. Alcino (#40).  
1.1.10.5. v. Maria de Jesus (#41).  
 
 
  

4a Geração (Bisnetos) 
 

1.1.1.1. Laurentina Matos (#34) (Silvério Ribeiro1).  Ela casou com José Beato (#11), filho de Osano Beato (#3) 
(Antônio1) e Ursulina Alves (#4).   
 

Filho de Laurentina Matos (#34) e José Beato (#11) 
1.1.1.1.1. i. José (Paizinho) (#64).  
1.1.1.1.2. ii. Almerinda (#65).  
1.1.1.1.3. iii. Jovan (#66).  
1.1.1.1.4. iv. Martina (#67).  
1.1.1.1.5. v. Joezi (#68).  
1.1.1.1.6. vi. Jaci (#69).  
1.1.1.1.7. vii. Diomar (Santinha) (#70).  
1.1.1.1.8. viii. Walmir (#71).  
1.1.1.1.9. ix. Laurina (Tia Nem) (#72).  
1.1.1.1.10
. 

x. Moisés (#73).  

1.1.1.1.11
. 

xi. Miratan (#74).  

 
 

1.1.1.2. Guilhermina Matos (Miúda) (#13) (Silvério Ribeiro1).  Ela casou com Antônio Beato (#10), filho de Osano 
Beato (#3) (Antônio1) e Ursulina Alves (#4).   
 

Filho de Guilhermina Matos (Miúda) (#13) e Antônio Beato (#10) 
1.1.1.2.1. i. Vilenio (#52).  
1.1.1.2.2. ii. Daldiva (#53).  
1.1.1.2.3. iii. Elmíria (#54).  
1.1.1.2.4. iv. Nemias (#55).  
1.1.1.2.5. v. Edna (#56).  
1.1.1.2.6. vi. Irene Beato (#57).  
1.1.1.2.7. vii. Evanil (#58).  
1.1.1.2.8. viii. Delvanice (#59).  
1.1.1.2.9. ix. Ovídia (#60).  
1.1.1.2.10
. 

x. Noemi (Doutora) (#61).  

1.1.1.2.11
. 

xi. Antônia (Tonha da Pousada) (#62).  

 
 

1.1.1.3. Emenegildo (#30) (Silvério Ribeiro1).  Ele casou com Elvira (#42).   
 

Filho de Emenegildo (#30) e Elvira (#42) 
1.1.1.3.1. i. Maria Francisca (#43).  
 
 

1.1.1.4. Moisés (#31) (Silvério Ribeiro1).   

 

1.1.1.5. Agenor (#32) (Silvério Ribeiro1).   

 

1.1.1.6. Dionísio (#33) (Silvério Ribeiro1).   

 

1.1.1.7. Inácio (#35) (Silvério Ribeiro1).  Ele casou com Eleonezia (#44).   
 

Filho de Inácio (#35) e Eleonezia (#44) 
1.1.1.7.1. i. Floraci (#63).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

278 

 

 
 

1.1.10.1. Diniz (#37) (Ladislau1).   

 

1.1.10.2. Edna (#38) (Ladislau1).   

 

1.1.10.3. Inocência (#39) (Ladislau1).   

 

1.1.10.4. Alcino (#40) (Ladislau1).   

 

1.1.10.5. Maria de Jesus (#41) (Ladislau1).   

 
  

5a Geração (Tataranetos) 
 

1.1.1.1.1. José (Paizinho) (#64) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Antônia (Tonha da Pousada) (#62), 
filha de Antônio Beato (#10) (Osano2, Antônio1) e Guilhermina Matos (Miúda) (#13) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de José (Paizinho) (#64) e Antônia (Tonha da Pousada) (#62) 
1.1.1.1.1.
1. 

i. Josivan (#75).  

1.1.1.1.1.
2. 

ii. Ismael (#76).  

1.1.1.1.1.
3. 

iii. Jeisiane (#77).  

 
 

1.1.1.1.2. Almerinda (#65) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Juraci (#116).   
 

Filho de Almerinda (#65) e Juraci (#116) 
1.1.1.1.2.
1. 

i. Iraciene (#117).  

1.1.1.1.2.
2. 

ii. Ana Cláudia (A jovem) (#118).  

1.1.1.1.2.
3. 

iii. Sirlene (#119).  

1.1.1.1.2.
4. 

iv. Rosineide (#120).  

1.1.1.1.2.
5. 

v. Silas (#121).  

1.1.1.1.2.
6. 

vi. Juraildes (#122).  

1.1.1.1.2.
7. 

vii. Ronaldo (#123).  

1.1.1.1.2.
8. 

viii. Nubia (#124).  

1.1.1.1.2.
9. 

ix. Claudiana (#125).  

1.1.1.1.2.
10. 

x. Givoene (#126).  

 
 

1.1.1.1.3. Jovan (#66) (José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.4. Martina (#67) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Ariosvaldo (#127).   
 

Filho de Martina (#67) e Ariosvaldo (#127) 
1.1.1.1.4.
1. 

i. Josilene (#128).  

1.1.1.1.4.
2. 

ii. Marineide (#129).  

1.1.1.1.4.
3. 

iii. Arnon (#130).  

1.1.1.1.4.
4. 

iv. Antonia (#131).  

1.1.1.1.4.
5. 

v. Maureni (#132).  

1.1.1.1.4.
6. 

vi. Raquel (#133).  

1.1.1.1.4.
7. 

vii. Eloide (#134).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

279 

 

1.1.1.1.4.
8. 

viii. Larissa (#135).  

1.1.1.1.4.
9. 

ix. Mirian (#136).  

 
 

1.1.1.1.5. Joezi (#68) (José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.6. Jaci (#69) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Davi (#137).   
 

Filho de Jaci (#69) e Davi (#137) 
1.1.1.1.6.
1. 

i. Raimundo Neto (#138).  

1.1.1.1.6.
2. 

ii. Geni (#139).  

1.1.1.1.6.
3. 

iii. Dazinete (#140).  

1.1.1.1.6.
4. 

iv. Zeleni (#141).  

1.1.1.1.6.
5. 

v. Genivaldo (#142).  

1.1.1.1.6.
6. 

vi. Vanda (#143).  

1.1.1.1.6.
7. 

vii. Leila (#144).  

1.1.1.1.6.
8. 

viii. André (#145).  

1.1.1.1.6.
9. 

ix. Romário (#146).  

1.1.1.1.6.
10. 

x. Márcia (#147).  

1.1.1.1.6.
11. 

xi. Genon (#148).  

1.1.1.1.6.
12. 

xii. Ronan (#149).  

 
 

1.1.1.1.7. Diomar (Santinha) (#70) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Venceslau (#150).   
 

Filho de Diomar (Santinha) (#70) e Venceslau (#150) 
1.1.1.1.7.
1. 

i. Edvam (#151).  

1.1.1.1.7.
2. 

ii. Ednei (#152).  

 
 

1.1.1.1.8. Walmir (#71) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Laurita (#47), filha de Raimundo Suplício (#12) 
e Bertina (#5) (Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Walmir (#71) e Laurita (#47) 
1.1.1.1.8.
1. 

i. Iara (#156).  

1.1.1.1.8.
2. 

ii. Valdelice (#157).  

1.1.1.1.8.
3. 

iii. Lucirene (#158).  

1.1.1.1.8.
4. 

iv. Vilmar (#159).  

1.1.1.1.8.
5. 

v. Valdirene (#160).  

 
 

1.1.1.1.9. Laurina (Tia Nem) (#72) (José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Adelsino (#172), filho de Elieser 
Pereira (#173) e Nelsa Pereira (#174) (Pedro Celestino1).   

 

Filho de Laurina (Tia Nem) (#72) e Adelsino (#172) 
1.1.1.1.9.
1. 

i. Laurineide (#179).  

1.1.1.1.9.
2. 

ii. Adelsinê (#180).  

1.1.1.1.9.
3. 

iii. Léia (#181).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

280 

 

1.1.1.1.9.
4. 

iv. Abgail (#182).  

1.1.1.1.9.
5. 

v. Adelsino Jr. (#183).  

 
 

1.1.1.1.10. Moisés (#73) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Osali (#184).   
 

Filho de Moisés (#73) e Osali (#184) 
1.1.1.1.10
.1. 

i. Osailde (#185).  

1.1.1.1.10
.2. 

ii. Juliene (#186).  

1.1.1.1.10
.3. 

iii. Ilana (#187).  

1.1.1.1.10
.4. 

iv. Osani (#188).  

1.1.1.1.10
.5. 

v. Marciana (#189).  

1.1.1.1.10
.6. 

vi. Iolanda (#190).  

1.1.1.1.10
.7. 

vii. Solene (#191).  

 
 

1.1.1.1.11. Miratan (#74) (José3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Maria dos Prazeres (#200).   
 

Filho de Miratan (#74) e Maria dos Prazeres (#200) 
1.1.1.1.11
.1. 

i. Natanael (#201).  

1.1.1.1.11
.2. 

ii. Patrícia (#202).  

1.1.1.1.11
.3. 

iii. Elizângela (#203).  

1.1.1.1.11
.4. 

iv. Miriam (#204).  

 
 

1.1.1.2.1. Vilenio (#52) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Ursolina (#50), filha de Diolino Beato (#8) 
(Osano2, Antônio1) e Maria Francisca (#43) (Emenegildo2, Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Vilenio (#52) e Ursolina (#50) 
1.1.1.2.1.
1. 

i. Railane (#78).  

1.1.1.2.1.
2. 

ii. Raí (#79).  

1.1.1.2.1.
3. 

iii. Carlos (#80).  

1.1.1.2.1.
4. 

iv. Safira (#81).  

1.1.1.2.1.
5. 

v. Fabiana (#82).  

 
 

1.1.1.2.2. Daldiva (#53) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Adir (#51), filho de Diolino Beato (#8) 
(Osano2, Antônio1) e Maria Francisca (#43) (Emenegildo2, Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Daldiva (#53) e Adir (#51) 
1.1.1.2.2.
1. 

i. Odiel (#83).  

1.1.1.2.2.
2. 

ii. Marijane (#84).  

1.1.1.2.2.
3. 

iii. Arisnéia (#85).  

1.1.1.2.2.
4. 

iv. Edson (#86).  

1.1.1.2.2.
5. 

v. Daldivina (#87).  

 
 

1.1.1.2.3. Elmíria (#54) (Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

281 

 

1.1.1.2.4. Nemias (#55) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Antonia (#88).   
 

Filho de Nemias (#55) e Antonia (#88) 
1.1.1.2.4.
1. 

i. Silvanete (#89).  

1.1.1.2.4.
2. 

ii. Silvania (#90).  

1.1.1.2.4.
3. 

iii. Gislene (#91).  

1.1.1.2.4.
4. 

iv. Orlei (#92).  

1.1.1.2.4.
5. 

v. Nanda (#93).  

1.1.1.2.4.
6. 

vi. Geane (#94).  

1.1.1.2.4.
7. 

vii. Elzivam (#95).  

1.1.1.2.4.
8. 

viii. Orlean (#96).  

1.1.1.2.4.
9. 

ix. Nilvam (#97).  

 
 

1.1.1.2.5. Edna (#56) (Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.6. Irene Beato (#57) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Luis (#98).   
 

Filho de Irene Beato (#57) e Luis (#98) 
1.1.1.2.6.
1. 

i. Irenir (#99).  

1.1.1.2.6.
2. 

ii. Luciano (#100).  

1.1.1.2.6.
3. 

iii. Luciana (#101).  

1.1.1.2.6.
4. 

iv. Ana Lucia (#102).  

1.1.1.2.6.
5. 

v. Ana Paula (#103).  

1.1.1.2.6.
6. 

vi. Luana (#104).  

1.1.1.2.6.
7. 

vii. Rafael (#105).  

1.1.1.2.6.
8. 

viii. Luis Carlos (#106).  

 
 

1.1.1.2.7. Evanil (#58) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Dalvino (#107).   
 

Filho de Evanil (#58) e Dalvino (#107) 
1.1.1.2.7.
1. 

i. Rosana (#108).  

1.1.1.2.7.
2. 

ii. Vanessa (#109).  

 
 

1.1.1.2.8. Delvanice (#59) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Acilon (#110).   
 

Filho de Delvanice (#59) e Acilon (#110) 
1.1.1.2.8.
1. 

i. Daniela (#111).  

1.1.1.2.8.
2. 

ii. Elcivan (#112).  

1.1.1.2.8.
3. 

iii. Elisnan (#113).  

1.1.1.2.8.
4. 

iv. Naiana (#114).  

1.1.1.2.8.
5. 

v. Jame (#115).  

 
 

1.1.1.2.9. Ovídia (#60) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Delmiro (#237).   
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

282 

 

Filho de Ovídia (#60) e Delmiro (#237) 
1.1.1.2.9.
1. 

i. Maurício (#238).  

1.1.1.2.9.
2. 

ii. Angelina (#239).  

 
 

1.1.1.2.10. Noemi (Doutora) (#61) (Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.11. Antônia (Tonha da Pousada) (#62) (Antônio3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com José (Paizinho) 
(#64), filho de José Beato (#11) (Osano2, Antônio1) e Laurentina Matos (#34) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Antônia (Tonha da Pousada) (#62) e José (Paizinho) (#64) 
1.1.1.1.1.
1. 

i. Josivan (#75).  

1.1.1.1.1.
2. 

ii. Ismael (#76).  

1.1.1.1.1.
3. 

iii. Jeisiane (#77).  

 
 

1.1.1.3.1. Maria Francisca (#43) (Emenegildo2, Silvério Ribeiro1).  Ela casou com Diolino Beato (#8), filho de 

Osano Beato (#3) (Antônio1) e Ursulina Alves (#4).   
 

Filho de Maria Francisca (#43) e Diolino Beato (#8) 
1.1.1.3.1.
1. 

i. Zulmira (#48).  

1.1.1.3.1.
2. 

ii. Maria Filha (#49).  

1.1.1.3.1.
3. 

iii. Ursolina (#50).  

1.1.1.3.1.
4. 

iv. Adir (#51).  

 
 

1.1.1.7.1. Floraci (#63) (Inácio2, Silvério Ribeiro1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 

Filho de Floraci (#63) 
1.1.1.7.1.
1. 

i. Junia (#164).  

1.1.1.7.1.
2. 

ii. Elane (#165).  

1.1.1.7.1.
3. 

iii. Ozéias (#166).  

1.1.1.7.1.
4. 

iv. Natanael (#167).  

1.1.1.7.1.
5. 

v. Izaías (#168).  

1.1.1.7.1.
6. 

vi. Izak (#169).  

1.1.1.7.1.
7. 

vii. Luciana (#170).  

1.1.1.7.1.
8. 

viii. Cristina (#171).  

 
 
  

6a Geração (Tatara(2netos) 
 

1.1.1.1.1.1. Josivan (#75) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.1.2. Ismael (#76) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.1.3. Jeisiane (#77) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.2.1. Iraciene (#117) (Juraci1).  Ela casou com Adelino (#244).   
 

Filho de Iraciene (#117) e Adelino (#244) 
1.1.1.1.2.
1.1. 

i. Rose (#245).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

283 

 

1.1.1.1.2.
1.2. 

ii. Raisa (#246).  

1.1.1.1.2.
1.3. 

iii. Denise (#247).  

1.1.1.1.2.
1.4. 

iv. Alex (#248).  

1.1.1.1.2.
1.5. 

v. Alan (#249).  

1.1.1.1.2.
1.6. 

vi. Ítala Keise (#250).  

1.1.1.1.2.
1.7. 

vii. Játila Iume (#251).  

 
 

1.1.1.1.2.2. Ana Cláudia (A jovem) (#118) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.3. Sirlene (#119) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.4. Rosineide (#120) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.5. Silas (#121) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.6. Juraildes (#122) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.7. Ronaldo (#123) (Juraci1).  Ele casou com Marineide (#129), filha de Ariosvaldo (#127) e Martina (#67) 
(José3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Ronaldo (#123) e Marineide (#129) 
1.1.1.1.2.
7.1. 

i. Cristiano (#252).  

1.1.1.1.2.
7.2. 

ii. Michael (#253).  

1.1.1.1.2.
7.3. 

iii. Lana (#254).  

 
 

1.1.1.1.2.8. Nubia (#124) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.9. Claudiana (#125) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.10. Givoene (#126) (Juraci1).   

 

1.1.1.1.4.1. Josilene (#128) (Ariosvaldo1).  Ela casou com Maurício (#238), filho de Delmiro (#237) e Ovídia (#60) 
(Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Josilene (#128) e Maurício (#238) 
1.1.1.1.4.
1.1. 

i. Vitória (#240).  

1.1.1.1.4.
1.2. 

ii. Sofia (#241).  

 
 

1.1.1.1.4.2. Marineide (#129) (Ariosvaldo1).  Ela casou com Ronaldo (#123), filho de Juraci (#116) e Almerinda 
(#65) (José3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Marineide (#129) e Ronaldo (#123) 
1.1.1.1.2.
7.1. 

i. Cristiano (#252).  

1.1.1.1.2.
7.2. 

ii. Michael (#253).  

1.1.1.1.2.
7.3. 

iii. Lana (#254).  

 
 

1.1.1.1.4.3. Arnon (#130) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.1.1.4.4. Antonia (#131) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.1.1.4.5. Maureni (#132) (Ariosvaldo1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

284 

 

Filho de Maureni (#132) 
1.1.1.1.4.
5.1. 

i. Raniere (#255).  

1.1.1.1.4.
5.2. 

ii. Igor (#256).  

1.1.1.1.4.
5.3. 

iii. Felipe (#257).  

1.1.1.1.4.
5.4. 

iv. Daniela (#258).  

1.1.1.1.4.
5.5. 

v. Taís (#259).  

1.1.1.1.4.
5.6. 

vi. Luís Antônio (#260).  

1.1.1.1.4.
5.7. 

vii. Jaiane (#261).  

 
 

1.1.1.1.4.6. Raquel (#133) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.1.1.4.7. Eloide (#134) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.1.1.4.8. Larissa (#135) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.1.1.4.9. Mirian (#136) (Ariosvaldo1).   

 

1.1.1.1.6.1. Raimundo Neto (#138) (Davi1).  Ele casou com Raimunda (#262).   
 

Filho de Raimundo Neto (#138) e Raimunda (#262) 
1.1.1.1.6.
1.1. 

i. Jussara (#263).  

1.1.1.1.6.
1.2. 

ii. Rafael (#264).  

 
 

1.1.1.1.6.2. Geni (#139) (Davi1).   

 

1.1.1.1.6.3. Dazinete (#140) (Davi1).  Ela casou com Edito Filho (#210), filho de Edito (#207) e Evangelina (#45) 
(Raimundo Suplício1).   

 

Filho de Dazinete (#140) e Edito Filho (#210) 
1.1.1.1.6.
3.1. 

i. Rosana (#217).  

1.1.1.1.6.
3.2. 

ii. Milena (#218).  

 
 

1.1.1.1.6.4. Zeleni (#141) (Davi1).  Ela casou com Dalmaciano (#222), filho de José Dengoso (#219) e Nazaré (#46) 
(Raimundo Suplício1).   

 

Filho de Zeleni (#141) e Dalmaciano (#222) 
1.1.1.1.6.
4.1. 

i. Daniel (#226).  

1.1.1.1.6.
4.2. 

ii. Keila (#227).  

1.1.1.1.6.
4.3. 

iii. Leiliane (#228).  

1.1.1.1.6.
4.4. 

iv. Fernando (#229).  

1.1.1.1.6.
4.5. 

v. Samuel (#230).  

 
 

1.1.1.1.6.5. Genivaldo (#142) (Davi1).   

 

1.1.1.1.6.6. Vanda (#143) (Davi1).   

 

1.1.1.1.6.7. Leila (#144) (Davi1).   

 

1.1.1.1.6.8. André (#145) (Davi1).   

 

1.1.1.1.6.9. Romário (#146) (Davi1).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

285 

 

 

1.1.1.1.6.10. Márcia (#147) (Davi1).  Ela casou com Cleidimar (#265).   
 

Filho de Márcia (#147) e Cleidimar (#265) 
1.1.1.1.6.
10.1. 

i. Marcos Felipe (#266).  

1.1.1.1.6.
10.2. 

ii. Lucas (#267).  

 
 

1.1.1.1.6.11. Genon (#148) (Davi1).   

 

1.1.1.1.6.12. Ronan (#149) (Davi1).   

 

1.1.1.1.7.1. Edvam (#151) (Venceslau1).   

 

1.1.1.1.7.2. Ednei (#152) (Venceslau1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 

Filho de Ednei (#152) 
1.1.1.1.7.
2.1. 

i. Naiane (#153).  

1.1.1.1.7.
2.2. 

ii. Amarildo (#154).  

1.1.1.1.7.
2.3. 

iii. Ester (#155).  

 
 

1.1.1.1.8.1. Iara (#156) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.8.2. Valdelice (#157) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.8.3. Lucirene (#158) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.8.4. Vilmar (#159) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.8.5. Valdirene (#160) (Walmir4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Fleudison (#161).   
 

Filho de Valdirene (#160) e Fleudison (#161) 
1.1.1.1.8.
5.1. 

i. Karen (#162).  

1.1.1.1.8.
5.2. 

ii. Keren (#163).  

 
 

1.1.1.1.9.1. Laurineide (#179) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.9.2. Adelsinê (#180) (Adelsino2, Elieser Pereira1).  Ele casou com Maria Neta (#268).   
 

Filho de Adelsinê (#180) e Maria Neta (#268) 
1.1.1.1.9.
2.1. 

i. Ramires (#269).  

 
 

1.1.1.1.9.3. Léia (#181) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.9.4. Abgail (#182) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.9.5. Adelsino Jr. (#183) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.10.1. Osailde (#185) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.10.2. Juliene (#186) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com (Desconhecido).  

 

Filho de Juliene (#186) 
1.1.1.1.10
.2.1. 

i. Amanda (#192).  

 
 

1.1.1.1.10.3. Ilana (#187) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.10.4. Osani (#188) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com (Desconhecido).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

286 

 

 

Filho de Osani (#188) 
1.1.1.1.10
.4.1. 

i. Miguel (#193).  

1.1.1.1.10
.4.2. 

ii. Eduarda (#194).  

 
 

1.1.1.1.10.5. Marciana (#189) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.10.6. Iolanda (#190) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.10.7. Solene (#191) (Moisés4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Éder (#195).   
 

Filho de Solene (#191) e Éder (#195) 
1.1.1.1.10
.7.1. 

i. Danilo (#196).  

1.1.1.1.10
.7.2. 

ii. Daniel (#197).  

1.1.1.1.10
.7.3. 

iii. Daniela (#198).  

1.1.1.1.10
.7.4. 

iv. Davi (#199).  

 
 

1.1.1.1.11.1. Natanael (#201) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.11.2. Patrícia (#202) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.11.3. Elizângela (#203) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.1.11.4. Miriam (#204) (Miratan4, José3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Darley (#205).   
 

Filho de Miriam (#204) e Darley (#205) 
1.1.1.1.11
.4.1. 

i. Cássia Manuela (#206).  

 
 

1.1.1.2.1.1. Railane (#78) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.1.2. Raí (#79) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.1.3. Carlos (#80) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.1.4. Safira (#81) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.1.5. Fabiana (#82) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.2.1. Odiel (#83) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.2.2. Marijane (#84) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.2.3. Arisnéia (#85) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.2.4. Edson (#86) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.2.5. Daldivina (#87) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.4.1. Silvanete (#89) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Silvanete (#89) 
1.1.1.2.4.
1.1. 

i. Oksana (#285).  

 
 

1.1.1.2.4.2. Silvania (#90) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.4.3. Gislene (#91) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.4.4. Orlei (#92) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

287 

 

1.1.1.2.4.5. Nanda (#93) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.4.6. Geane (#94) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.4.7. Elzivam (#95) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.4.8. Orlean (#96) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.4.9. Nilvam (#97) (Nemias4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

 

1.1.1.2.6.1. Irenir (#99) (Luis1).   

 

1.1.1.2.6.2. Luciano (#100) (Luis1).   

 

1.1.1.2.6.3. Luciana (#101) (Luis1).   

 

1.1.1.2.6.4. Ana Lucia (#102) (Luis1).   

 

1.1.1.2.6.5. Ana Paula (#103) (Luis1).   

 

1.1.1.2.6.6. Luana (#104) (Luis1).   

 

1.1.1.2.6.7. Rafael (#105) (Luis1).   

 

1.1.1.2.6.8. Luis Carlos (#106) (Luis1).   

 

1.1.1.2.7.1. Rosana (#108) (Dalvino1).   

 

1.1.1.2.7.2. Vanessa (#109) (Dalvino1).   

 

1.1.1.2.8.1. Daniela (#111) (Acilon1).   

 

1.1.1.2.8.2. Elcivan (#112) (Acilon1).   

 

1.1.1.2.8.3. Elisnan (#113) (Acilon1).   

 

1.1.1.2.8.4. Naiana (#114) (Acilon1).   

 

1.1.1.2.8.5. Jame (#115) (Acilon1).   

 

1.1.1.2.9.1. Maurício (#238) (Delmiro1).  Ele casou com Josilene (#128), filha de Ariosvaldo (#127) e Martina (#67) 
(José3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Maurício (#238) e Josilene (#128) 
1.1.1.1.4.
1.1. 

i. Vitória (#240).  

1.1.1.1.4.
1.2. 

ii. Sofia (#241).  

 
 

1.1.1.2.9.2. Angelina (#239) (Delmiro1).  Ela casou com Leonardo (#242).   
 

Filho de Angelina (#239) e Leonardo (#242) 
1.1.1.2.9.
2.1. 

i. Mateus (#243).  

 
 

1.1.1.1.1.1. Josivan (#75) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Josivan (#75).  
1.1.1.1.1.2. Ismael (#76) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Ismael (#76).  
1.1.1.1.1.3. Jeisiane (#77) (José (Paizinho)4, José3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Jeisiane (#77).  
1.1.1.3.1.1. Zulmira (#48) (Diolino3, Osano2, Antônio1).   

 

Filho de Zulmira (#48) 
1.1.1.3.1.
1.1. 

i. Jailson (#278).  

1.1.1.3.1.
1.2. 

ii. Paulo Jr. (#279).  



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

288 

 

1.1.1.3.1.
1.3. 

iii. Raquel (#280).  

1.1.1.3.1.
1.4. 

iv. Luzane (#281).  

 
 

1.1.1.3.1.2. Maria Filha (#49) (Diolino3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Acilon (#282).   
 

Filho de Maria Filha (#49) e Acilon (#282) 
1.1.1.3.1.
2.1. 

i. Artemisia (#283).  

1.1.1.3.1.
2.2. 

ii. Acilon Filho (#284).  

 
 

1.1.1.3.1.3. Ursolina (#50) (Diolino3, Osano2, Antônio1).  Ela casou com Vilenio (#52), filho de Antônio Beato (#10) 
(Osano2, Antônio1) e Guilhermina Matos (Miúda) (#13) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Ursolina (#50) e Vilenio (#52) 
1.1.1.2.1.
1. 

i. Railane (#78).  

1.1.1.2.1.
2. 

ii. Raí (#79).  

1.1.1.2.1.
3. 

iii. Carlos (#80).  

1.1.1.2.1.
4. 

iv. Safira (#81).  

1.1.1.2.1.
5. 

v. Fabiana (#82).  

 
 

1.1.1.3.1.4. Adir (#51) (Diolino3, Osano2, Antônio1).  Ele casou com Daldiva (#53), filha de Antônio Beato (#10) 
(Osano2, Antônio1) e Guilhermina Matos (Miúda) (#13) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Adir (#51) e Daldiva (#53) 
1.1.1.2.2.
1. 

i. Odiel (#83).  

1.1.1.2.2.
2. 

ii. Marijane (#84).  

1.1.1.2.2.
3. 

iii. Arisnéia (#85).  

1.1.1.2.2.
4. 

iv. Edson (#86).  

1.1.1.2.2.
5. 

v. Daldivina (#87).  

 
 

1.1.1.7.1.1. Junia (#164).   
 

1.1.1.7.1.2. Elane (#165).   
 

1.1.1.7.1.3. Ozéias (#166).   
 

1.1.1.7.1.4. Natanael (#167).   
 

1.1.1.7.1.5. Izaías (#168).   
 

1.1.1.7.1.6. Izak (#169).   
 

1.1.1.7.1.7. Luciana (#170).   
 

1.1.1.7.1.8. Cristina (#171).   
 
  

7a Geração (Tatara(3netos) 
 

1.1.1.1.2.1.1. Rose (#245) (Adelino1).   

 

1.1.1.1.2.1.2. Raisa (#246) (Adelino1).   

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

289 

 

1.1.1.1.2.1.3. Denise (#247) (Adelino1).   

 

1.1.1.1.2.1.4. Alex (#248) (Adelino1).   

 

1.1.1.1.2.1.5. Alan (#249) (Adelino1).   

 

1.1.1.1.2.1.6. Ítala Keise (#250) (Adelino1).   

 

1.1.1.1.2.1.7. Játila Iume (#251) (Adelino1).   

 

1.1.1.1.2.7.1. Cristiano (#252) (Ronaldo2, Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.7.2. Michael (#253) (Ronaldo2, Juraci1).   

 

1.1.1.1.2.7.3. Lana (#254) (Ronaldo2, Juraci1).   

 

1.1.1.1.4.1.1. Vitória (#240) (Maurício2, Delmiro1).   

 

1.1.1.1.4.1.2. Sofia (#241) (Maurício2, Delmiro1).   

 

1.1.1.1.2.7.1. Cristiano (#252) (Ronaldo2, Juraci1).   

Consulte a entrada anterior de Cristiano (#252).  
1.1.1.1.2.7.2. Michael (#253) (Ronaldo2, Juraci1).   

Consulte a entrada anterior de Michael (#253).  
1.1.1.1.2.7.3. Lana (#254) (Ronaldo2, Juraci1).   

Consulte a entrada anterior de Lana (#254).  
1.1.1.1.4.5.1. Raniere (#255).   
 

1.1.1.1.4.5.2. Igor (#256).   
 

1.1.1.1.4.5.3. Felipe (#257).   
 

1.1.1.1.4.5.4. Daniela (#258).   
 

1.1.1.1.4.5.5. Taís (#259).   
 

1.1.1.1.4.5.6. Luís Antônio (#260).   
 

1.1.1.1.4.5.7. Jaiane (#261).   
 

1.1.1.1.6.1.1. Jussara (#263) (Raimundo Neto2, Davi1).   

 

1.1.1.1.6.1.2. Rafael (#264) (Raimundo Neto2, Davi1).   

 

1.1.1.1.6.3.1. Rosana (#217) (Edito Filho2, Edito1).   

 

1.1.1.1.6.3.2. Milena (#218) (Edito Filho2, Edito1).   

 

1.1.1.1.6.4.1. Daniel (#226) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.1.6.4.2. Keila (#227) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.1.6.4.3. Leiliane (#228) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.1.6.4.4. Fernando (#229) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.1.6.4.5. Samuel (#230) (Dalmaciano2, José Dengoso1).   

 

1.1.1.1.6.10.1. Marcos Felipe (#266) (Cleidimar1).   

 

1.1.1.1.6.10.2. Lucas (#267) (Cleidimar1).   

 

1.1.1.1.7.2.1. Naiane (#153).   
 

1.1.1.1.7.2.2. Amarildo (#154).   
 

1.1.1.1.7.2.3. Ester (#155).   
 

1.1.1.1.8.5.1. Karen (#162) (Fleudison1).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

290 

 

 

1.1.1.1.8.5.2. Keren (#163) (Fleudison1).   

 

1.1.1.1.9.2.1. Ramires (#269) (Adelsinê3, Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.1.1.10.2.1. Amanda (#192).   
 

1.1.1.1.10.4.1. Miguel (#193).   
 

1.1.1.1.10.4.2. Eduarda (#194).   
 

1.1.1.1.10.7.1. Danilo (#196) (Éder1).   

 

1.1.1.1.10.7.2. Daniel (#197) (Éder1).   

 

1.1.1.1.10.7.3. Daniela (#198) (Éder1).   

 

1.1.1.1.10.7.4. Davi (#199) (Éder1).   

 

1.1.1.1.11.4.1. Cássia Manuela (#206) (Darley1).   

 

1.1.1.2.4.1.1. Oksana (#285).   
 

1.1.1.1.4.1.1. Vitória (#240) (Maurício2, Delmiro1).   

Consulte a entrada anterior de Vitória (#240).  
1.1.1.1.4.1.2. Sofia (#241) (Maurício2, Delmiro1).   

Consulte a entrada anterior de Sofia (#241).  
1.1.1.2.9.2.1. Mateus (#243) (Leonardo1).   

 

1.1.1.3.1.1.1. Jailson (#278).   
 

1.1.1.3.1.1.2. Paulo Jr. (#279).   
 

1.1.1.3.1.1.3. Raquel (#280).   
 

1.1.1.3.1.1.4. Luzane (#281).   
 

1.1.1.3.1.2.1. Artemisia (#283) (Acilon1).   

 

1.1.1.3.1.2.2. Acilon Filho (#284) (Acilon1).   

 

1.1.1.2.1.1. Railane (#78) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Railane (#78).  
1.1.1.2.1.2. Raí (#79) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Raí (#79).  
1.1.1.2.1.3. Carlos (#80) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Carlos (#80).  
1.1.1.2.1.4. Safira (#81) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Safira (#81).  
1.1.1.2.1.5. Fabiana (#82) (Vilenio4, Antônio3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Fabiana (#82).  
1.1.1.2.2.1. Odiel (#83) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Odiel (#83).  
1.1.1.2.2.2. Marijane (#84) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Marijane (#84).  
1.1.1.2.2.3. Arisnéia (#85) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Arisnéia (#85).  
1.1.1.2.2.4. Edson (#86) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Edson (#86).  
1.1.1.2.2.5. Daldivina (#87) (Adir4, Diolino3, Osano2, Antônio1).   

Consulte a entrada anterior de Daldivina (#87).  

 
 
 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

291 

 

APÊNDICE C - DESCENDENTES DE PEDRO CELESTINO RIBEIRO E LUIZA 

RIBEIRO 

 
Relatório com sistema de numeração D’Aboville 

 

1a Geração 
 

1. Pedro Celestino (#175).  Ele casou com Luiza Ribeiro (#176).   
 

Filho de Pedro Celestino (#175) e Luiza Ribeiro (#176) 
1.1. i. Nelsa Pereira (#174).  
 
 
  

2a Geração (Filhos) 
 

1.1. Nelsa Pereira (#174) (Pedro Celestino1).  Ela casou com Elieser Pereira (#173).   
 

Filho de Nelsa Pereira (#174) e Elieser Pereira (#173) 
1.1.1. i. Domingos (#178).  
1.1.2. ii. Adelsino (#172).  
1.1.3. iii. Francisco (#177).  
 
 
  

3a Geração (Netos) 
 

1.1.1. Domingos (#178) (Elieser Pereira1).   

 

1.1.2. Adelsino (#172) (Elieser Pereira1).  Ele casou com Laurina (Tia Nem) (#72), filha de José Beato (#11) 
(Osano2, Antônio1) e Laurentina Matos (#34) (Silvério Ribeiro1).   

 

Filho de Adelsino (#172) e Laurina (Tia Nem) (#72) 
1.1.2.1. i. Laurineide (#179).  
1.1.2.2. ii. Adelsinê (#180).  
1.1.2.3. iii. Léia (#181).  
1.1.2.4. iv. Abgail (#182).  
1.1.2.5. v. Adelsino Jr. (#183).  
 
 

1.1.3. Francisco (#177) (Elieser Pereira1).  Ele casou com Edilene (#209), filha de Edito (#207) e Evangelina (#45) 
(Raimundo Suplício1).   

 

Filho de Francisco (#177) e Edilene (#209) 
1.1.3.1. i. Iury (#214).  
1.1.3.2. ii. Taís (#215).  
1.1.3.3. iii. Laís (#216).  
 
 
  

4a Geração (Bisnetos) 
 

1.1.2.1. Laurineide (#179) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.2.2. Adelsinê (#180) (Adelsino2, Elieser Pereira1).  Ele casou com Maria Neta (#268).   
 

Filho de Adelsinê (#180) e Maria Neta (#268) 
1.1.2.2.1. i. Ramires (#269).  
 
 

1.1.2.3. Léia (#181) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.2.4. Abgail (#182) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

292 

 

 

1.1.2.5. Adelsino Jr. (#183) (Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.3.1. Iury (#214) (Francisco2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.3.2. Taís (#215) (Francisco2, Elieser Pereira1).   

 

1.1.3.3. Laís (#216) (Francisco2, Elieser Pereira1).   

 
  

5a Geração (Tataranetos) 
 

1.1.2.2.1. Ramires (#269) (Adelsinê3, Adelsino2, Elieser Pereira1).   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

293 

 

ANEXOS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

294 

 

ANEXO A – Lei de Criação do Parque Estadual do Jalapão 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

295 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

296 

 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

297 

 

ANEXO B – Portaria de Coleta e Manejo do Capim Dourado 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

298 

 

ANEXO C – Termo de Compromisso assinado pelo ICMBio e ASCOLOMBOLAS 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

299 

 

 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

300 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

301 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

302 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

303 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

304 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

305 

 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

306 

 

ANEXO D – Termo de Compromisso assinado por Naturatins e Boa Esperança 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

307 

 

 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

308 

 

 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

309 

 

 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

310 

 

 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

311 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

312 

 

 
 
 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

313 

 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

314 

 

ANEXO E – Mapa das Terras que pertencem a Mumbuca, desenhado por José Paizinho 

 



Na Terra do Capim Dourado. 

Resistência e negociação no quilombo Mumbuca, TO, Brasil. 

 

 

315 

 

ANEXO F - Mapa das Terras que pertencem a Mumbuca, desenhado por Ismael 

Mussolon

 


